www.banglabookpdf.blogspot.com



# PART-11

आइए आ ना आइन आ ना २७नुमी

www.banglabookpdf.blogspot.com

## আল 'আনকাবৃত

২৯

#### নামকরণ

ু একচন্ত্রিশ আয়াতের অংশবিশেষ مَثَلُ الَّذِيْنَ التَّحَذُوُا مِنْ بُوْنِ اللَّهِ أَوْلَيَاءً كَمَثُلُ الَّذِيْنَ التَّحَذُكُبُوت (থেকে সূরাটির নাম গৃহীত হয়েছে। অর্থাৎ যে স্রার মধ্যে 'আনকার্ত শব্দটি ব্যবহৃত হয়েছে, এটি সে সূরা।

#### নাযিল হ্বার সময়-কাল

৫৬ থেকে ৬০ পায়াতের মধ্যে যে বক্তব্য এসেছে তা থেকে সুস্পষ্টভাবে জানা যায় যে, এ সুরাটি হাবশায় হিজরাতের কিছু আগে নাযিল হয়েছিল। অধিকন্তু বিষয়কন্তৃগুলোর আভ্যন্তরীণ সাক্ষও একথাই সমর্থন করে। কারণ, পশ্চাতপটে সে যুগের অবস্থার চিত্র ঝলকে উঠতে দেখা যায়। যেহেতু এর মধ্যে মুনাফিকদের আলোচনা এসেছে এবং মুনাফিকীর প্রকাশ হয় মদীনায়, সেহেত্ কোন কোন মুফাস্সির ধারণা করে নিয়েছেন যে, স্রাটির প্রথম দশটি আয়াত হচ্ছে মাদানী এবং বাকি সমস্ত স্রাটি মক্কী। অথচ এখানে যেসব লোকের মুনাফিকীর কথা বলা হয়েছে তারা কেবল কাফেরদের জ্লুম, নির্যাতন ও কঠোর শারীরিক নিপীড়নের ডয়ে মুনাফিকী অকলয়ন করছিল। আর একথা সুস্পষ্ট, এ ধরনের মুনাফিকীর ঘটনা মঞ্চায় ঘটতে পারে, মদীনায় নয়। এভাবে এ সূরায় মুসলমানদেরকে হিজরাত করার উপদেশ দেয়া হয়েছে, এ বিষয়টি দেখেও কোন কোন মুফাস্সির একে মঞ্চায় নাযিলকৃত শেষ সূরা গণ্য করেছেন। অথচ মদীনায় হিজরাতের আগে মুসলমানগণ হাবশায়ও হিজরাত করেছিলেন। এ ধারণাগুলো আসলে কোন হাদীসের ভিত্তিতে নয়। বরং শুধুমাত্র বিষয়কস্ত্র আভ্যন্তরীণ সাক্ষের ভিত্তিতে তৈরি করা হয়েছে। ভার সমগ্র সূরার বিষয়বস্তুর ওপর সামগ্রিকভাবে দৃষ্টিপাত করলে এ আভ্যন্তরীণ সাক্ষ মকার শেষ যুগের নয় বরং এমন এক যুগের অবস্থার শ্রীত অংগুলি নির্দেশ করে যে যুগে মুসলমানদের হাবশায় হিজরাত সংঘটিত হয়েছিল।

#### বিষয়বস্তু ও কেন্দ্রীয় বক্তব্য

স্রাটি পড়লে মনে হবে এটি যখন নাথিল হচ্ছিল তখন মকায় মুসলমানরা মহা বিপদ-মুসিবতের মধ্যে অবস্থান করছিল। কাফেরদের পক্ষ থেকে পূর্ণ শক্তিতে চলছিল ইসলামের বিরোধিতা এবং মু'মিনদের ওপর চালানো হচ্ছিল কঠোর জুলুম-নিপীড়ন। এহেন অবস্থায় মহান আল্লাহ একদিকে সাচ্চা ঈমানদারদের মধ্যে সংকল্পের দৃঢ়তা, সাহস ও অবিচলতা সৃষ্টি করার এবং অন্যদিকে দুর্বল ঈমানদারদেরকে লক্ষ্যা দেবার জন্য

এ স্রাটি নাযিল করেন। এই সাথে এর মধ্যে মক্কার কাফেরদেরকেও এ মর্মে কঠোর ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে যে, নিজেদের জন্য এমন পরিণতি ডেকে এনো না সত্যের সাথে শক্রতা পোষণকারীরা প্রতি যুগে যার সমুখীন হয়ে এসেছে।

সে সময় কিছু কিছু যুবক যেসব প্রশ্নের সম্থীন হচ্ছিলেন এ প্রসংগে তারও জবাব দেয়া হয়েছে। যেমন তাঁদের পিতা–মাতারা তাঁদের ওপর মুহামাদ সাল্লাল্লাল্ছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দীন ত্যাগ করে তাদের দীনের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার জন্য চাপ প্রয়োগ করতো। তাঁদের পিতা–মাতারা বলতো, যে কুরজানের প্রতি তোমরা ঈমান এনেছো তাতেও তো একথাই লেখা জাছে যে, মা–বাপের হক সবচেয়ে বেশী। কাজেই আমরা যাকিছু বলছি তাই তোমরা মেনে নাও। নয়তো তোমরা নিজেদের ঈমান বিরোধী কাজে লিও হবে। ৮ জায়াতে এর জবাব দেয়া হয়েছে।

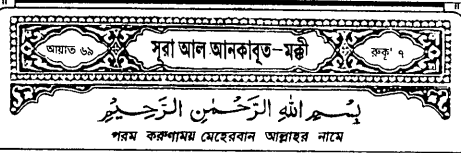
জনুরপভাবে কোন কোন নওমুসলিমকে তাদের গোত্রের লোকেরা বলতো, তোমরা আমাদের কথা মেনে নাও এবং ঐ ব্যক্তি থেকে আলাদা হয়ে যাও, এ জন্য আযাব-সওয়াব যাই হোক, তার দায়িত্ব আমরা গ্রহণ করছি। যদি এ জন্য আলাহ তোমাদের পাকড়াও করেন তাহলে আমরা অগ্রবর্তী হয়ে বলে দেবো ঃ জনাব, এ বেচারাদের কোন দোষ নেই। আমরাই এদেরকে ঈমান ত্যাগ করতে বাধ্য করেছিলাম। কাজেই আমাদের পাকড়াও করুন। এর জবাব দেয়া হয়েছে ১২-১৩ আয়াতে।

এ সূরায় যে কাহিনীগুলো বর্ণনা করা হয়েছে সেখানেও বেশীরভাগ ক্ষেত্রে এ দিকটিই সুম্পষ্ট করা হয়েছে যে, পূর্ববর্তী নবীদেরকে দেখো, তারা কেমন কঠিন বিপদের সমুখীন হয়েছেন। কড দীর্ঘকাল ধরে তাঁরা নির্যাতিত হয়েছেন। তারপর আল্লাহর পক্ষ থেকে তাঁদেরকে সাহায্য করা হয়েছে। কাজেই ভয় পেয়ো না। আল্লাহর সাহায্য নিশ্চয়ই আসবে কিন্তু পরীক্ষার একটি সময়—কাল অতিবাহিত হওয়া অবশ্যই প্রয়োজন। মুসলমানদেরকে এ শিক্ষা দেবার সাথে সাথে মক্কার কাফেরদেরকেও এ কাহিনীগুলোতে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে যে, যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে পাকড়াও হতে দেরী হয়, তাহলে তাতে আর কোনদিন পাকড়াও হবেই না বলে মনে করে নিয়ো না। অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিগুলোর চিহ্ন ও ধ্বংসাবশেষ তোমাদের সামনে রয়েছে। দেখে নাও, শেষ পর্যন্ত তাদের সর্বনাশ হয়েই গেছে এবং আল্লাহ তাঁর নবীদেরকে সাহায্য করেছেন।

তারপর মুসলমানদের এভাবে পথনির্দেশনা দেয়া হয়েছে যে, জ্লুম-নির্যাতন যদি তোমাদের সহ্যের সীমা ছাড়িয়ে যায়, তাহলে ঈমান পরিত্যাগ করার পরিবর্তে তোমরা ঘরবাড়ি ত্যাগ করে বের হয়ে যাও। আল্লাহর যমীন অনেক প্রশস্ত। যেখানে আল্লাহ্র বন্দেগী করার সুযোগ আছে সেখানে চলে যাও।

এসব কথার সাথে সাথে কাফেরদেরকে বৃঝাবার দিকটিও বাদ দেয়া হয়নি। তাওহীদ ও আথেরাত উভয় সত্যকে যুক্তিসহকারে তাদেরকে বৃঝাবার চেষ্টা করা হয়েছে। শির্ককে খণ্ডন করা হয়েছে। বিশ–জাহানের নিদর্শনাবলীর প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করে তাদেরকে জানানো হয়েছে যে, আমার নবী তোমাদের সামনে যে শিক্ষা পেশ করছেন এ নিদর্শনাবলী তার সত্যতা প্রমাণ করছে।

www.banglabookpdf.blogspot.com



الَّيِّ وَ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ يُّتُرَكُوْ اَانْ يَّقُولُوْ اَامَنَّا وَهُرَ لا يُفْتَنُونَ وَلَقَلْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِرْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوْ ا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَذِيثِينَ ۞

আলিফ-লাম-মীম। লোকেরা কি মনে করে রেখেছে, "আমরা ঈমান এনেছি" কেবলমাত্র একথাটুকু বললেই তাদেরকে ছেড়ে দেয়া হবে, আর পরীক্ষা করা হবে না? অথচ আমি তাদের পূর্ববর্তীদের সবাইকে পরীক্ষা করে নিয়েছি আল্লাহ অবশ্যই দেখবেন কে সত্যবাদী এবং কে মিখ্যুক।

১. বে অবস্থায় একথা বলা হয় তা ছিল এই যে, মকা মু'আয্যমায় কেট ইসলাম গ্ৰহণ করলেই তার ওপর বিপদ আপদ ও জুলুম-নিপীড়নের পাহাড় ডেবে পড়তো। কোন গোলাম বা গরীব মানুষ ইসলাম গ্রহণ করলে তাকে ভীষণভাবে মারপিট এবং কঠোর নির্যাতন–নিপীড়নের যাঁতাকশে নিম্পেষিত করা হতো। সে যদি কোন দোকানদার বা কারিগর হতো তাহলে তার রুজি–রোজগারের পথ বন্ধ করে দেয়া হতো। এমনকি শেষ পর্যন্ত তাকে অনাহারে মৃত্যুর সাথে পাঞ্জা লড়তে হতো। সে যদি কোন প্রভাবশালী পরিবারের কোন ব্যক্তি হতো, তাহলে তার নিজের পরিবারের লোকেরা তাকে নানাভাবে বিরক্ত করতো ও কট্ট দিতো এবং এভাবে তার জীবনকে দূর্বিসহ করে তুলতো। এ অবস্থা মঞ্চায় একটি মারাত্মক জীতি ও আতংকের পরিবেশ সৃষ্টি করে দিয়েছিল। এ কারণে লোকেরা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সত্যতার স্বীকৃতি দেয়া সত্ত্বেও ঈমান আনতে ভয় করতো এবং কিছু লোক ঈমান আনার পর ভয়াবহ শান্তির সম্থীন হলে সাহস ও হিম্মতহারা হয়ে কাফেরদের সামনে নডজানু হয়ে যেতো। এ পরিস্থিতি যদিও দুঢ় ঈমানের অধিকারী সাহাবীগণের অবিচল নিষ্ঠার মধ্যে কোন প্রকার দোদুল্যমানতা সৃষ্টি করেনি তবুও মানবিক প্রকৃতির তাগিদে অধিকাংশ সময় ডাদের মধ্যেও একটা মারাত্রক ধরনের চিন্তচাঞ্চল্য সৃষ্টি হয়ে যেতো। এ ধরনের অবস্থার একটা চিত্র পেশ করে হযরত খাব্বাব ইবনে আরাত বর্ণিত একটি হাদীস। হাদীসটি উদ্ধৃত করেছেন বুখারী, আবু দাউদ ও নাসাঈ তাঁদের গ্রন্থে। তিনি বলেন, যে সময় মূশরিকদের কঠোর নির্যাতনে আমরা ভীষণ দুরবস্থার সমুখীন হয়ে পড়েছিলাম সে সময় একদিন আমি দেখলাম নবী সাল্লাল্লাহ

আলাইহি ওয়া সাল্লাম কা'বাঘরের দেয়ালের ছায়ায় বসে রয়েছেন। আমি সেখানে উপস্থিত হয়ে নিবেদন করলাম, হে আল্লাহর রস্লা। আপনি কি আমাদের জন্য দোয়া করেন নাঃ একথা শুনে তাঁর চেহারা আবেগে—উন্তেজনায় রক্তিমবর্ণ ধারণ করলো এবং তিনি বললেন, "তোমাদের পূর্বে যেসব মু'মিনদল অভিক্রান্ত হয়েছে তারা এর চাইতেও বেশী নিগৃহীত হয়েছে। তাদের কাউকে মাটিতে গর্ত করে তার মধ্যে বসিয়ে দেয়া হতো এবং তারপর তার মাথার ওপর করাত চালিয়ে দু'ট্করা করে দেয়া হতো। কারো অংগ-প্রত্যংগের সন্ধিস্থলে লোহার চিরুনী দিয়ে আঁচড়ানো হতো, যাতে তারা দমান প্রত্যাহার করে। আল্লাহ্র কসম, এ কাজ সম্পন্ন হবেই, এমন কি এক ব্যক্তি সান'আ থেকে হাদারামাউত পর্যন্ত নিশংক চিত্তে সফর করবে এবং আল্লাহ্ ছাড়া আর কারো ভয় তার মনে থাকবে না।"

এ চিন্তচাঞ্চল্যকে অবিচল ধৈর্য ও সহিষ্ণুতায় রূপান্তরিত করার জন্য মহাদ আল্লাহ্ भू'भिनाप्तरक व्यान, देर्काणीन ७ পर्वकाणीन माक्ना जर्जानत जना जामात य ममस প্রতিশ্রুতি রয়েছে কোন ব্যক্তি নিছক মৌথিক ঈমানের দাবীর মাধ্যমে তার অধিকারী হতে পারে না। বরং প্রত্যেক দাবীদারকে অনিবার্যভাবে পরীক্ষার চুল্লী অভিক্রম করতে হবেই। তাকে এভাবে নিজের দাবীর সত্যভার প্রমাণ পেশ করতে হবে। আমার জানাত এত সম্ভা নয় এবং দূনিয়াতেও আমার বিশেষ অনুগ্রহ এত আয়াসশন্ধ নয় যে, তোমরা কেবলি মুখে আমার প্রতি ঈমান আনার কথা উচ্চারণ করবে আর অমনিই আমি তোমাদেরকে সেসব কিছ্ই দান করে দেবো। এসবের জন্য তো পরীক্ষার শর্ত রয়েছে। আমার জন্য কষ্ট বরদাশত করতে হবে। বিভিন্ন ধরনের নির্যাতন–নিপীড়ন সহ্য করতে হবে, বিপদ–মুসীবত ও সংকটের মোকাবিলা করতে হবে। ভীতি ও আশংকা দিয়েও পরীকা করা হবে এবং লোভ-লালসা দিয়েও। এমন প্রত্যেকটি জিনিস যা ভালোবাসো ও পছন্দ করো, আমার সন্ত্টির জন্য তাকে উৎসর্গ করতে হবে। আর এমন প্রত্যেকটি কট্ট যা তোমাদের অনভিপ্রেত এবং তোমরা অপছন্দ করে থাকো, আমার জন্য তা অবশ্যই বরদাশৃত করতে হবে। তারপরেই তোমরা জামাকে মানার যে দাবী করেছিলে তার সত্য–মিথ্যা যাচাই হবে। কুরজান মজীদের এমন প্রত্যেকটি জায়গায় যেখানে বিপদ–মুসীবত ও নিগ্রহ-নিপীড়নের সর্বব্যাপী আক্রমণে মুসলমানদের মধ্যে ভীতি সঞ্চারের অবস্থা হয়ে গেছে সেখানেই একথা বলা হয়েছে। ইচ্ছরাতের পরে মদীনায় মুসলমানদের জীবনের প্রথমাবস্থায় যখন অর্থনৈতিক সংকট, বাইরের বিপদ এবং ইছদী ও মুনাফিকদের ভিতরের দুঙ্গতি মৃ'মিনদেরকে ভীষণভাবে পেরেশান করে রেখেছিল তখন জাল্লাহ বলেনঃ

اَمْ حَسِبْتُمْ اَنْ تَدُخَلُوا الْجَنْةَ وَلَمًّا يَاْتِكُمْ مُثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مُثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مُثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مُسَّتُهُمُ الْبَاسَأَءُ وَالضَّرَّأَءُ وَذُلُولُوا حَتَّى يَقُوْلَ الرَّسُولُ وَلَيْنِ أَمْدُوا مَعَهُ مَتْى نَصِرُ اللَّهِ ﴿ اَلاَ إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيْنٌ

"তোমরা কি মনে করেছো তোমরা জানাতে প্রবেশ করে যাবে, অথচ এখনো তোমরা সে অবস্থার সমুখীন হওনি, যে অবস্থার সমুখীন হয়েছিল তোমাদের পূর্ববর্তী (ঈমানদার) গণ? তারা সম্থীন হয়েছিল নির্মমতা ও দুঃখ-ক্রেশের এবং তাদেরকে অস্থির করে তোলা হয়েছিল। এমনকি রসূল ও তার সাথে যারা ঈমান এনেছিল তারা চিৎকার করে বলে উঠেছিল আল্লাহর সাহায্য কবে আসবে? (তথনই তাদেরকে স্থবর দেয়া হয়েছিল এই মর্মে যে) জেনে রাখো, আল্লাহর সাহায্য নিকটেই।"

(আল বাকারাহ, ২১৪)

অনুরূপভাবে ওহোদ যুদ্ধের পর যখন মুসলমানদের ওপর আবার বিপদ-মুসীবতের একটি দুর্যোগপূর্ণ যুগের অবতারণা হয় তখন বলা হয় :

اَمْ حَسِبُتُمُ اَنْ تَدَخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِيْنَ جَاهَدُوْا مِثْكُم وَيَعْلَمَ الصَّبِرِيْنَ

"তোমরা কি মনে করে নিয়েছো, তোমরা জান্নাতে প্রবেশ করে যাবে, অথচ এখনো আল্লাহ দেখেনইনি যে, তোমাদের মধ্য থেকে কে জিহাদে প্রাণ উৎসর্গকারী এবং কে সবরকারী?" (আলে ইমরান, ১৪২)

প্রায় একই বক্তব্য সূরা আলে ইমরানের ১৭৯, সূরা ভাওবার ১৬ এবং সূরা মৃহাম্মাদের ৩১ আয়াতে বলা হয়েছে। এসব বক্তব্যের মাধ্যমে মহান আল্লাহ মুসলমানদের মনে এ সত্যটি গেঁথে দিয়েছেন যে, পরীক্ষাই হচ্ছে এমন একটি মানদণ্ড যার মাধ্যমে ভেজাল ও নির্ভেজাল যাচাই করা যায়। ভেজাল নিজে নিজেই আল্লাহর পথ থেকে সরে যায় এবং নির্ভেজালকে বাছাই করে নিয়ে নেয়া হয়। এভাবে সে আল্লাহ্র এমনসব প্রস্কার লাভের যোগ্য হয়, থেগুলো কেবলমাত্র সাকা ইমানদারদের জন্যই নিধারিত।

- ২. জর্থাৎ তোমাদের সাথে যা কিছু হচ্ছে, তা কোন নতুন ব্যাপার নয়। ইতিহাসে হরহামেশা এমনটিই হয়ে এসেছে। যে ব্যক্তিই ঈমানের দাবী করেছে তাকে অবশাই পরীক্ষার অগ্নিকৃণ্ডে নিক্ষেপ করে দগ্ধ করা হয়েছে। আর জন্যদেরকেও যখন পরীক্ষা না করে কিছু দেয়া হয়নি তখন তোমাদের এমন কি বিশেষত্ব আছে যে, কেবলমাত্র মৌথিক দাবীর ভিত্তিতেই তোমাদেরকে দেয়া হবে?
- ৩. মূল শব্দ হচ্ছে الله বিশ্ব বিশ্ব

أَكْمَسِ النَّنِي يَعْمَلُونَ السَّيِاتِ أَنْ يَسْبِقُونَا السَّاءَ مَا يَحُكُونَ السَّعِيْعُ مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَاتِ وَهُو السَّعِيْعُ الْعَلِيْدِ وَهُو السَّعِيْعَ الْعَلِيْدِ وَهُو السَّعِيْدِ عَلَى اللهُ لَعْنِي اللهُ لَعْنِي اللهُ لَعْنِي اللهُ لَعْنِي اللهُ لَعْنِي اللهُ لَعْنِي اللهُ اللهُ لَعْنِي اللهُ الله

আর যারা খারাপ কাজ করছে<sup>8</sup> তারা কি মনে করে বসেছে তারা আমার থেকে এগিয়ে চলে যাবে*१<sup>2</sup> বড়ই ভুল সিদ্ধান্ত তারা করছে।* 

य कि षाद्वारत मार्थ माक्षां कर्तात षामा करत (जात क्वांना উচিত), षाद्वारत निर्धातिक मग्न षामर्थर । षणात्वार मविष्टू भारतन छ क्वांतन। पर याक्षिर थर्टिश – मध्याम कर्ति स्म निर्द्धत कालात क्वांचे कर्ति । प्रे षाद्वार प्रविश्वर विश्वरामी एत थि मुश्रार्थिक ज्ञारी । प्रे विश्वरामी एत थि मुश्रार्थिक ज्ञारी । प्रे विश्वरामी एत थि मुश्रार्थिक ज्ञारी । प्रे

জ্ঞান আছে তা ইনসাফের দাবী পূরণ করার জন্য যথেষ্ট নয়। অমুক ব্যক্তির মধ্যে চ্রির প্রবণতা আছে, সে চ্রি করবে অথবা করতে যাঙ্ছে, এ ধরনের জ্ঞানের ভিত্তিতে আল্লাহ্ বিচার করেন না। বরং সে চ্রি করেছে—এ জ্ঞানের ভিত্তিতে তিনি বিচার করেন। এভাবে অমুক ব্যক্তি উন্নত পর্যায়ের মু'মিন ও মুজাহিদ হতে পারে অথবা হবে এ জ্ঞানের ভিত্তিতে আল্লাহ্ তার ওপর অনুগ্রহ ও নিয়ামত বর্ষণ করেন না বরং অমুক ব্যক্তি নিজের কাজের মাধ্যমে তার সাচ্চা সমানদার হবার কথা প্রমাণ করে দিয়েছে এবং আল্লাহর পথে জীবন সংগ্রাম করে দেখিয়ে দিয়েছে—এরি ভিত্তিতে বর্ষণ করেন। তাই আমি এ আয়াতের অনুবাদ করেছি "আল্লাহ্ অবশাই দেখবেন।"

- 8. যদিও আল্লাহ্র নাফরমানীতে লিপ্ত সকলের উদ্দেশ্যে এখানে বলা হতে পারে তবৃও বিশেষভাবে এখানে বক্তব্যের লক্ষ হচ্ছে, কুরাইশদের সেই জালেম নেতৃবর্গ যারা ইসলামের বিরোধিতায় নেমে ইসলাম গ্রহণকারীদের ওপর নিগ্রহ চালাবার ক্ষেত্রে অগ্রবর্তী ছিল, যেমন ওলীদ ইবনে মুগীরাহ, আবু জেহেল, উতবাহ, শাইবাহ, উক্বাহ ইবনে আবু মু'আইত, হানযালা ইবনে ওয়াইল এবং আরো অনেকে। এখানে প্রাপর বক্তব্যের স্বতফ্র্ত দাবী এই যে, পরীক্ষা তথা বিপদ—মুসীবত ও জ্লুম—নিপীড়নের মোকাবিলায় মুসলমানদেরকে সবর ও দৃঢ়তা অবলহন করার নির্দেশ দেবার পর এ সত্যপন্থীদের ওপর যারা জ্লুম—নিপীড়ন চালাচ্ছিল তাদেরকে সম্বোধন করে ভীতি ও হমকিমূলক কিছু কথাও বলা হোক।
- ৫. এ অর্থও হতে পারে, "আমার পাকড়াও এড়িয়ে অন্য কোথাও পালিয়ে যেতে পারবে।" মূল শব্দ হচ্ছে يَسْبَغْوَنَا অর্থাৎ আমার থেকে এগিয়ে যাবে। এর দু'টি অর্থ হতে পারে। একটি অর্থ হচ্ছে, যা কিছু আমি করতে চাই (অর্থাৎ আমার রস্লের মিশনের

সাফল্য) তা করতে আমার সফল না হওয়া এবং যা কিছু তারা করতে চায় (অর্থাৎ আমার রসূলকে হেয়প্রতিপন্ন করা) তা করতে তাদের সফল হওয়া। দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে, তাদের বাড়াবাড়ির জন্য আমি তাদেরকে পাকড়াও করতে চাই এবং তারা পালিয়ে আমার ধরা হোঁয়ার বাইরে চলে যায়।

- ৬. অর্থাৎ যে ব্যক্তি পরকালীন জীবনে বিশাসই করে না এবং মনে করে, কারো সামনে নিজের কাজের জবাবদিহি করতে হবে না এবং এমন কোন সময় আসবে না যথন নিজের জীবনের যাবতীয় কাজের কোন হিসেব–নিকেশ দিতে হবে, তার কথা আলাদা। সে নিজের গাফলতির মধ্যে পড়ে থাকুক এবং নিচিন্তে যা করতে চায় করে যাক। নিজের আন্দাল–অনুমানের বিপরীত নিজের পরিণাম সে নিজেই দেখে নেবে। কিন্তু যারা আশা রাখে, এক সময় তাদেরকে তাদের মা'বুদের সামনে হাজির হতে হবে এবং নিজের কর্ম অনুযায়ী পুরস্কার ও শান্তি পেতে হবে, তাদের এ ভূল ধারণায় ভূবে থাকা উচিত নয় যে, মৃত্যুর সময় অনেক দূরে। তাদের তো মনে করা উচিত, সে সময় অতি নিকটেই এসে গেছে এবং কাজের অবকাশ খতম হবারই পথে। তাই নিজের শুভ পরিণামের জন্য তারা যা কিছু করতে চায় করে ফেলুক। দীর্ঘ জীবন–কালের ভিত্তিহীন নির্ভরতার ওপর ভরসা করে নিজের সংশোধনে বিলম্ব করা উচিত নয়।
- ৭. অর্থাৎ তাদের এ ভূল ধারণাও পোষণ করা উচিত নয় যে, এমন কোন বাদশাহর সাথে তাদের ব্যাপার জড়িত, যিনি বিভিন্ন ব্যাপারের কোন খোঁজ খবর রাখেন না। যে আল্লাহ্র সামনে তাদের জবাবদিহি করার জন্য হাজির হতে হবে তিনি বেখবর নন বরং সবকিছু শোনেন ও জানেন। তাঁর কাছে তাদের কোন কথা গোপন নেই।
- ৮. "মুজাহাদা" শব্দটির মূল অর্থ হচ্ছে, কোন বিরোধী শক্তির মোকাবিলায় দুলু, সংগ্রাম, প্রচেষ্টা ও সাধনা করা। আর যথন কোন বিশেয বিরোধী শক্তি চিহ্নিত করা হয় না বরং সাধারণভাবে "মুজাহাদা" শব্দ ব্যবহার করা হয় তখন এর অর্থ হয় একটি সর্বাত্মক ও সর্বব্যাপী দ্বন্ধু—সংঘাত। মৃ'মিনকে এ দুনিয়ায় যে দ্বন্ধু—সংগ্রাম করতে হয় তা হচ্ছে এ ধরনের। তাকে শয়তানের সাথেও লড়াই করতে হয়, যে তাকে সর্বক্ষণ সৎকাজের **ক্ষতির ভয় দেখায় এবং অসৎকাজের লাভ ও স্বাদ** উপভোগের লোভ দেখিয়ে বেড়ায়। তাকে নিজের নফসের বা কুপ্রবৃত্তির সাথেও লড়তে হয়, যে তাকে সর্বক্ষণ নিজের খারাপ ইচ্ছা-আকাংখার দাসে পরিণত করে রাখার জন্য জোর দিতে থাকে। নিজের গৃহ থেকে নিয়ে বিশ্ব-সংসারের এমন সকল মানুষের সাথে তাকে লড়তে হয় যাদের আদর্শ, মতবাদ, মানসিক প্রবণতা, চারিত্রিক নীতি, রসম–রেওয়াজ, সাংস্কৃতিক ধারা এবং অর্থনৈতিক ও সামাজিক বিধান সত্য দীনের সাথে সংঘর্ষশীল। তাকে এমন রাষ্ট্রের সাথেও লড়তে হয় যে আল্লাহর আনুগত্যমূক্ত থেকে নিজের ফরমান জারী করে এবং সততার পরিবর্তে অসততাকে বিকশিত করার জন্য শক্তি নিয়োগ করে। এ প্রচেষ্টা–সংগ্রাম এক-দু'দিনের নয়, সারাজীবনের। দিন–রাতের চরিশ ঘন্টার মধ্যে প্রতি মুহূর্তের। কোন একটি ময়দানে নয় বরং জীবনের প্রত্যেকটি ময়দানে ও প্রতি দিকে। এ সম্পর্কেই হযরত হাসান বাসরী (র) বলেন :

ان الرجل ليجاهدوماضرب يوما من الدهر بسيف

ۗ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلِحَتِ لَنُكَفِّرَ نَّ عَنْهُرْسِيّا تِهِرْ وَلَنَجْزِ يَنَّهُرُ اَحْسَ الَّذِي عَا نُوا يَعْمَلُونَ ۞

আর যারা ঈমান আনবে ও সংকাজ করবে তাদের দুষ্কৃতিগুলো আমি তাদের থেকে দূর করে দেবো এবং তাদেরকে তাদের সর্বোত্তম কাজগুলোর প্রতিদান দেবো।<sup>১০</sup>

"মানুষ যুদ্ধ করে চলে, যদিও কথনো একবারও তাকে তলোয়ার চালাতে হয় না।"

৯. অর্থাৎ আল্লাহ্ এ জন্য তোমাদের কাছে এ দ্বন্ধ-সংগ্রামের দাবী করছেন না যে, নিজের সার্বভৌম কর্তৃত্ব প্রতিষ্ঠিত করার ও প্রতিষ্ঠিত রাখার জন্য তোমাদের সাহায্যের প্রয়োজন এবং তোমাদের এ যুদ্ধ ছাড়া তার ইলাই। শাসন চলবে না, বরং এটিই তোমাদের উনতি ও অর্থাতির পথ, তাই তিনি তোমাদের এ দ্বন্ধ-সংগ্রামে লিপ্ত হবার নির্দেশ দিচ্ছেন। এ পথেই তোমরা দুকৃতি ও ভ্রষ্টতার ঘূর্ণাবর্ত থেকে বের হয়ে সংকর্মশীলতা ও সত্যতার পথে চলতে পারবে। এ পথে অর্থসর হয়ে তোমরা এমন শক্তির অধিকারী হতে পারো যার ফলে দ্নিয়ায় তোমরা কল্যাণ ও স্কৃতির ধারক এবং পরকালে আল্লাহর জানাতের অধিকারী হবে। এ সংগ্রাম ও যুদ্ধ চালিয়ে তোমরা আল্লাহ্র কোন উপকার করবে না বরং তোমরা নিজেরাই উপকৃত হবে।

১০. ইমান পর্থ এমন সব জিনিসকে পান্তরিকভাবে মেনে নেয়া, যেগুলো মেনে নেবার জন্য আল্লাহ, তাঁর রস্ল ও তাঁর কিভাব দাওয়াত দিয়েছে। আর সৎকাজ হচ্ছে, আল্লাহ ও তাঁর রস্লের নির্দেশ অনুযায়ী কাজ করা। মানুষের চিন্তাধারা, ধারণা—কল্পনা ও ইচ্ছার পবিত্রতা ও পরিচ্ছরতাই হচ্ছে মন ও মন্তিকের সৎকাজ। খারাপ কথা না বলা এবং হক—ইনসাফ ও সত্য—সততা অনুযায়ী সব কথা বলাই হচ্ছে কঠের সৎকাজ। আর মানুষের সমগ্র জীবন আল্লাহ্র আনুগত্য ও বন্দেগীর মধ্যে এবং তাঁর বিধানসমূহ মেনে চলে অতিবাহিত করাই হচ্ছে পগে—প্রত্যংগ ও ইন্দ্রিয়ের সৎকাজ। এ ইমান ও সৎকাজের দু'টি ফল বর্ণনা করা হয়েছে:

এক : মানুষের দুষ্ঠি ও পাপগুলো তার থেকে দূর করে দেয়া হবে।
দুই : তার সর্বোত্তম কাজসমূহের সর্বোত্তম পুরস্কার তাকে দেয়া হবে।

পাপ ও দৃষ্ঠির কয়েকটি অর্থ হয়। একটি অর্থ হচ্ছে ঈমান আনার আগে মানুষ যতই পাপ করে থাকুক না কেন ঈমান আনার সাথে সাথেই তা সব মাফ হয়ে যাবে। দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে, ঈমান আনার পর মানুষ বিদ্রোহ প্রবণতা সহকারে নয় বরং মানবিক দুর্বলতা বশত যেসব ভূল—ক্রেটি করে থাকে, তার সংকাজের প্রতি নজর রেখে সেগুলো উপেক্ষা করা হবে। তৃতীয় অর্থ হচ্ছে, ঈমান ও সংকর্মশীলতার জীবন অবলয়ন করার কারণে আপনা আপনিই মানুষের নফসের সংশোধন হয়ে যাবে এবং তার অনেকগুলো দুর্বলতা দূর হয়ে যাবে।

(g)

وَوَمَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِكَيْهِ حُسْنًا وَإِنْ جَاهَلْ قَلِتُشْرِكَ بِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمَّ فَلَا تُطِعْمُهَا وَإِلَى مَرْجِعْكُمْ فَانْبِئُكُمْ بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصِّلِحِي لَنُكْ خِلَنَّهُمْ في الصِّلِحِينَ ﴿

षािय यानुसरक निर्धात शिठा-याजात मार्थ मद्यावदात कतात निर्दाम पिराहि। किलू यिन जाता जायात अश्रत हाश प्राप्त र्य, ज्ञि व्ययन कान (या'वृष्तक) षायात मार्थ भतीक करता याक ज्ञि (षायात भतीक दिस्मर्त्व) षात्मा ना, जारत जान्त पानुगंज करता ना। अश्रत पायात पिरकर ज्ञियापात मतारेक करता पामक प्राप्त प्राप्त कानार्व राव्य प्राप्त प्र प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप

क्रियान ७ সংকাজের প্রতিদান সম্পর্কে যে কথা বলা হয়েছে তা হছে । لَنَجُزِيَنَّهُمُ ٱحْسَنَ الَّذَى كَانُوا يَعْمَلُونَ

এর দৃ'টি অর্থ হয়। একটি হচ্ছে ঃ মান্ধের সংকাজগুলোর মধ্যে যেটি হবে সবচেয়ে তালো সংকাজ, তাকে সামনে রেখে তার জন্য প্রতিদান ও পুরস্কার নির্ধারণ করা হবে। দিতীয়টি হচ্ছে, মানুষ তার কার্যাবলীর দৃষ্টিতে যতটা পুরস্কারের অধিকারী হবে তার চেয়ে বেশী ভালো পুরস্কার তাকে দেয়া হবে। একথাটি কুরআনের অন্যান্য স্থানেও বলা হয়েছে। যেমন সূরা আন'আমে বলা হয়েছে ঃ

مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ ٱمْثَالِهَا

"যে ব্যক্তি সৎকান্ধ নিয়ে আসবে তাকে তার থেকে দশগুণ বেশী দেয়া হবে।" (১৬০ আয়াত)

সূরা আল কাসাসে বলা হয়েছে ঃ

مَنْ جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْنٌ مِّنْهَا

"যে ব্যক্তি সৎকাজ নিয়ে আসবে তাকে তার চেয়ে উত্তম প্রতিদান দেয়া হবে।" সূরা নিসায় বলা হয়েছে:

إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَّإِن تَكُ حَسَنَةً يُّضَاعِفْهَا

সূরা আল 'আনকাবৃত

"আল্লাহ্ তো কণামাত্রও জুলুম করেন না এবং সৎকাজ হলে তাকে কয়েকগুণ বাড়িয়ে দেন।"

১১. এ আয়াতটি সম্পর্কে মুসলিম, তিরমিয়ী, আহমাদ, আবু দাউদ ও নাসাইর বর্ণনা হচ্ছে, এটি হযরত সা'দ ইবনে আবি ওয়াক্কাস—এর ব্যাপারে নাথিল হয়। তাঁর বয়স যথন আঠারো উনিশ বছর তখন তিনি ইসলাম গ্রহণ করেন। তাঁর মা হাম্না থিনতে স্ফিয়ান (আবু স্ফিয়ানের ভাইঝি) যখন জানতে পারে যে, তার ছেলে মুসলমান হয়ে গেছে তখন সে বলে, যতক্ষণ না তৃমি মুহামাদকে অস্বীকার করবে ততক্ষণ আমি কিছুই পানাহার করবো না এবং ছায়াতেও বসবো না। মায়ের হক আদায় করা তো আল্লাহর হক্ম। কাজেই তৃমি আমার কথা না মানলে আল্লাহরও নাফরমানী করবে। একথায় হযরত সা'দ অত্যন্ত পেরেশান হয়ে পড়েন। তিনি রস্লুলাহ সাল্লাল্লছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দরবারে হাজির হয়ে নিজের ঘটনা বর্ণনা করেন। এ ঘটনায় এ আয়াত নাথিল হয়। মকা মুআয্যমার প্রথম যুগে যেসব যুবক ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন হতে পারে তারাও একই ধরনের অবস্থার মুখোমুথি হয়েছিলেন। তাই স্রা পুকমানেও পূর্ণ শক্তিতে এ বক্তব্যটির পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। (দেখুন ১৫ আয়াত)

আয়াতটির অর্থ হচ্ছে, সৃষ্ট জীবের মধ্যে মানুযের ওপর মা-বাপের হক হচ্ছে সবচেয়ে বেশী। কিন্তু সেই মা-বাপই যদি মানুষকে শির্ক করতে বাধ্য করে তাহলে তাদের কথা মেনে নেয়া উচিত নয়। কাজেই এ ক্ষেত্রে অন্য কারো কথায় মানুষের এ ধরনের শিরক করার কোন প্রশ্নই ওঠে না। তারপর শদগুলি হচ্ছে ؛ وَأَنْ جَاهُدَاكُ "यদি তারা দু'জন তোমাকে বাধ্য করার জন্য তাদের পূর্ণশক্তি নিয়োগ করে" এ থেকে জানা গেলো, কম পর্যায়ের চাপ প্রয়োগ বা বাপ–মায়ের মধ্য থেকে কোন একজনের চাপ প্রয়োগ ভারো: সহজে প্রত্যাখ্যান করার যোগ্য। এই সংগে مَا لَيْسَ لَكَ بِم عِلْمُ (যাকে তুমি আমার শরীক হিসেবে জানো না) বাক্যাংশটিও অনুধাবনর্যোগ্য। এর মধ্যে তাদের কথা না মানার সপ**ক্ষে** একটি শক্তিশালী যুক্তি প্রদান করা হয়েছে। <mark>অ</mark>বশাই এটা পিতা–মাতার অধিকার যে, ছেলেমেয়েরা তাদের সেবা করবে, তাদেরকে সম্মান ও শ্রদ্ধা করবে এবং বৈধ বিষয়ে তাদের কথা মেনে চলবে। কিন্তু তাদেরকে এ অধিকার দেয়া হয়নি যে, মানুয নিজের জ্ঞানের বিরুদ্ধে তাদের অন্ধ অনুসরণ করবে। শুধুমাত্র বাপ–মায়ের ধর্ম বলেই তাদের ছেলে বা মেয়ের সেই ধর্ম মেনে চলার কোন কারণ নেই। সন্তান যদি এ ভান লাভ করে যে, তার বাপ–মায়ের ধর্ম ভূল ও মিথাা তাহলে তাদের ধর্ম পরিত্যাগ করে তার সঠিক ধর্ম গ্রহণ করা উচিত এবং তাদের চাপ প্রয়োগের পরও যে পথের ভ্রান্তি তার কাছে সুস্পষ্ট হয়ে গেছে সে পথ অবলম্বন করা তার উচিত নয়। বাপ-মায়ের সাথে যখন এ ধরনের ব্যবহার করতে হবে তথন দৃনিয়ার প্রত্যেক ব্যক্তির সাথেও এ ব্যবহার করা উচিত। যতক্ষণ না কোন ব্যক্তির সত্য পথে <mark>থাকা সম্পর্কে জানা যাবে তত</mark>ক্ষণ তার অনুসরণ করা বৈধ নয়।

১২. অর্থাৎ এ দ্নিয়ার আত্মীয়তা এবং আত্মীয়দের অধিকার কেবলমাত্র এ দ্নিয়ার সীমা–ব্রিসীমা পর্যন্তই বিল্তৃত। সবশেষে পিতা–মাতা ও সন্তান সবাইকে তাদের স্রষ্টার কাছে ফিরে যেতে হবে। সেখানে তাদের প্রত্যেকের জ্বাবদিহি হবে তাদের ব্যক্তিগত দায়িত্বের ভিত্তিতে। যদি পিতা–মাতা সন্তানকে পথত্রষ্ট করে থাকে তাহলে তারা পাকড়াও وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امَنَّا بِاللهِ فَاذَّا اُوْذِى فِي اللهِ جَعَلَ فِي النَّاسِ كَعَنَ اللهِ جَعَلَ فِي اللهِ جَعَلَ فِي اللهِ جَعَلَ فَيْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

लाकरमत यथा वयन कि चाह य वल, जायता द्रेयान वति जाहारत প্রতি<sup>১৩</sup> কিন্তু यथन সে जाहारत गाभारत निशृश्चि रस्ति छथन लाकरमत हाभिस्य म्या भरीकाक जाहारत जायात्वत यहा यत्न करत निस्ति । <sup>১৪</sup> वथन यि हिलायात तत्वत भक्त थिक विजय छ माराया वर्षम याय, जारल व गुक्तिर वनत्व, "जायता हा हिलाय। "<sup>১৫</sup> विश्व गिमान यत्न जाहार् जालाजर जातन ना । जात जाहार् हा जवगारे मिथतन काता द्रेयान व्यक्ति विश्व काता प्रमाधिक। <sup>১৬</sup>

হবে। যদি সন্তান পিতা–মাতার জন্য পথ ভ্রষ্টতা গ্রহণ করে থাকে তাহলে তাকে শান্তি পেতে হবে। আর সন্তান যদি সঠিক পথ অবলয়ন করে থাকে এবং পিতা–মাতার বৈধ অধিকার আদায় করার ক্ষেত্রেও কোন প্রকার ক্রটি না করে থাকে কিন্তু পিতা–মাতা কেবলমাত্র পথভ্রষ্টতার ক্ষেত্রে তাদের সহযোগী না হবার কারণে তাকে নির্যাতন করে থাকে, তাহলে তারা আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবে না।

১৩. যদিও বক্তা এক ব্যক্তিমাত্র কিন্তু সে "আমি ঈমান এনেছি" বলার পরিবর্তে বলছে, "আমরা ঈমান এনেছি।" ইমাম রাযী এর মধ্যে একটি সৃষ্ম অর্থের প্রতি ইংগিত করেছেন। তিনি বলেন, মুনাফিক সবসময় নিজেকে মু'মিনদের মধ্যে শামিল করার চেষ্টা করে থাকে এবং নিজের ঈমানের উল্লেখ এমনভাবে করে থাকে যাতে মনে হয় সেও ঠিক অন্যদের মতই মু'মিন। এর দৃষ্টান্ত হচ্ছে, যেমন কোন কাপুরুষ যদি কোন সেনাদলের সাথে গিয়ে থাকে এবং সেনাদলের অসম সাহসী সৈনিকেরা লড়াই করে শক্রদলকে বিতাড়িত করে দিয়ে থাকে তাহলে কাপুরুষটি নিজে কোন কাজে অংশ গ্রহণ না করে থাকলেও সে এসে পোকদেরকে বলবে, আমরা গিয়েছি, আমরা ভীষণ যুদ্ধ করেছি এবং শক্রকে পরান্ত করেছি। অর্থাৎ সেও যেন সেই অমিত সাহসী যোদ্ধাদের সাথে মিলে যুদ্ধ করেছিল।

১৪. অর্থাৎ আল্লাহর আযাবের ভয়ে যেমন কৃফরী ও গোনাহ থেকে বিরত থাকা উচিত এ ব্যক্তি ঠিক তেমনি বান্দা প্রদত্ত নির্যাতন-নিগ্রহের ভয়ে ঈমান ও সৎকাজ থেকে বিরত হয়েছে। ঈমান আনার পর যখন সে কাফেরদের হুমকি, মারধর ও কারানির্যাতনের সম্মুখীন হয় তখন সে মনে করে মরে যাবার পর কুফরীর অপরাধে যে জাহান্লামের আযাব



ভোগ করতে হবে আল্লাহর সেই জাহানামের আযাব কিছুটা এ ধরনেরই হবে। তাই সে সিদ্ধান্ত করে, সে আযাব তো পরে ভোগ করবো কিন্তু এখন এ নগদ আযাব যা পাচ্ছি তার হাত থেকে নিন্তার শাভ করার জন্য আমাকে ঈমান ত্যাগ করে কুফরীর মধ্যে চলে যাওয়া উচিত। এভাবে দ্নিয়ার জীবনটাতো নিশ্চিন্তে আরামের মধ্য দিয়ে কেটে যাবে।

১৫. অর্থাৎ আজ সে নিজেকে বাঁচাবার জন্য কাফেরদের সাথে যোগ দিয়েছে এবং মৃ'মিনদের পক্ষ ত্যাগ করেছে। কারণ সত্য দীনের সম্প্রসারণের জন্য নিজের গায়ে আঁচড়টি লাগাতেও সে প্রস্তুত নয় কিন্তু যখন এ দীনের জন্য জীবন উৎসর্গকারীদেরকে আল্লাহ সাফল্য ও বিজয়-দান করবেন তখন এ ব্যক্তি বিজয়ের ফল ভাগ করে নেবার জন্য এসে যাবে এবং মুসলমানদের বলবে, আমি তো মনে প্রাণে তোমাদেরই সাথে ছিলাম, তোমাদের সাফল্যের জন্য দোয়া করছিলাম এবং তোমাদের প্রচেষ্টা, সংগ্রাম ও কুরবানীকে আমি বিরাট মর্যাদার দৃষ্টিতে দেখেছি।

এ প্রসংগে আরো এতটুকু কথা জেনে রাখতে হবে যে, অসহনীয় নিপীড়ন, ক্ষতি বা মারাত্মক ভীতিজনক অবস্থায় কোন ব্যক্তির কৃফরী কথা বলে নিজেকে রক্ষা করা শরীয়াতের দৃষ্টিতে জায়েয়। তবে এ জন্য শর্ত হচ্ছে, সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিকে আন্তরিকতা সহকারে ঈমানের ওপর অবিচল থাকতে হবে। কিন্তু যে আন্তরিকতা সম্পন্ন মুসলমানটি অক্ষম অবস্থায় প্রাণ বাঁচাবার জন্য কুফরীর প্রকাশ করে এবং যে সৃবিধাবাদী লোকটি আদর্শ ও মতবাদ হিসেবে ইসলামকে সত্য জানে এবং সে হিসেবে তাকে মানে কিন্তু ঈমানী জীবনধারার বিপদ ও বিঘু–বিপত্তি দেখে কাফেরদের সাথে হাত মিলায় তাদের দু'জনের মধ্যে ফারাকটি অনেক বড়। আপাত দৃষ্টিতে তাদের দৃ'জনের অবস্থা পরস্পর থেকে কিছু বেশী ভিন্ন মনে হবে না কিন্তু আসলে যে জিনিসটি তাদের মধ্যে আকাশ পাতালের ব্যবধান সৃষ্টি করে সেটি হচ্ছে এই যে, বাধ্য হয়ে কৃফরীর প্রকাশকারী আন্তরিকতা সম্পন্ন মুসলমানটি কেবলমাত্র আকীদার দিক দিয়ে ইসলামের ডক্ত থাকে না বরং কার্যতও তার আন্তরিক সহানুভূতি ইসলাম ও মুসলমানদের সাথেই থাকে। তাদের সাফল্যে সে খুশী হয় এবং তাদের ব্যর্থতা তাকে অস্থির করে তোলে। অক্ষম অবস্থায়ও সে মুসলমানদের সাহায্য করার প্রত্যেকটি সুযোগের সদ্যবহার করে। তার ওপর ইসলামের শক্রদের বাঁধন যখনই ঢিলে হয়ে যায় সংগে সংগেই সে মুসলমানদের সাথে যোগ দেয়, এ সুযোগের অপেক্ষায়ই থাকে সে। পক্ষান্তরে সুযোগ সন্ধানী লোক যখনই দেখে ইসলামের পর্থ কঠিন হয়ে গেছে এবং খুব ভালভাবে মাপজোক করে দেখে নেয়, ইসলামের সহযোগী হবার ক্ষতি কাফেরদের সাথে সহযোগিতা করার গাভের চেয়ে বেশী তখনই সে নিছক নিরাপত্তা ও লাভের খাতিরে ইসলাম ও মুসলমানদের থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং কাফেরদের সাথে বন্ধুত্ব পূর্ণ সম্পর্ক স্থাপন করে। নিজের স্বার্থসিদ্ধির শক্ষে তাদের জন্য এমন কোন কাজ করতে সে পিছপাও হয় না যা ইসলামের মারাত্মক বিরোধী এবং মৃসলমানদের জন্য অত্যন্ত ক্ষতিকর। কিন্তু এই সাথে হয়তো কোন সময় ইসলামের বিজয় সাধিত হতে পারে, এ সভাবনার দিক থেকেও সে একেবারে চোখ বন্ধ করে রাখে না। তাই যখনই মুসলমানদের সাথে কথা বলার সুযোগ হয় তথনই সে তাদের আদর্শকে সত্য বলে মেনে নৈবার, তাদের সামনে নিজের ঈমানের অংগীকার করার এবং সত্যের পথে ত্যাগ ও কুরবানীর জন্য তাদেরকে বাহবা দেবার ব্যাপারে একটুও কার্পণ্য করে না। এ মৌখিক

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُ وَالِّلَّذِينَ امَنُوا الَّبِعُوا سَبِيْلَنَا وَلْنَحْمِلُ مَعَ اللَّهُمُ مَعَ اللَّهُمُ مَعَ اللَّهُمُ مَنَ عَطَيْهُمُ مِنْ مَطَيْهُمُ وَاثْقَالًا مَنْ اثْفَالِهِمُ الْقَالُمُ مُنَ وَانْتَعَالًا مَنْ الْقَالِمِمُ وَانْتَعَالًا مَنْ الْقَالِمُ مَنْ وَانْتُوا يَفْتَرُونَ وَانْ الْقِيلَمَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ وَانْ الْقِيلَمَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ وَا

य कार्फतता भू'भिनापतरक वाल, जामता जामापित १४ जन्मत्रन करता यवः जामता जामापित शामता शामापत शामापत शामापत करता यवः जामता जामापत शामापत शाम शामापत शामापत शामापत शामापत शामापत शामापत शामापत शामा

স্বীকৃতিকে প্রমাণ হিসেবে ব্যবহার করে প্রয়োজনের সময় সে তাকে কাজে লাগাতে চায়। কুরআন মন্ডীদ অন্য এক জায়গায় মুনাফিকদের এ বেনিয়া মানসিকতাকে এভাবে বর্ণনা করেছে ঃ

الَّذِيْنَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَانِ كَانَ لَكُمْ فَتُحُ مِّنَ اللَّهِ قَالُوا الَمْ نَكُمْ مَّتَ لَكُمْ فَتُحُ مِّنَ اللَّهِ قَالُوا الَمْ نَسُتَ حُودُ مَّ مَّنَ الْمُؤْمِنِيْنَ نَصِيْبٌ لا قَالُوا الَّمْ نَسْتَ حُودُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَ عَكُمْ مِّنَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَ عَكُمْ مِّنَ الْمُؤْمِنِيْنَ

"এরা হচ্ছে এমন সব লোক যারা তোমাদের ব্যাপারে অপেক্ষা করছে (অর্থাৎ দেখছে অবস্থা কোন্দিকে মোড় নেয়)। যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে তোমাদের বিজয় হয়, তাহলে এসে বলবে, আমরা কি তোমাদের সাথে ছিলাম না? আর যদি কাফেরদের পাল্লা ভারী থাকে, তাহলে তাদেরকে বলবে, আমরা কি তোমাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করতে সক্ষম ছিলাম না এবং এরপরও তোমাদেরকে মুসলমানদের হাত থেকে বাঁচাইনি?

১৬. অর্থাৎ মৃ'মিনদের ঈমান ও মৃনাফিকদের মৃনাফিকির অবস্থা যাতে উন্যুক্ত হয়ে যায় এবং যার মধ্যে যাকিছু লৃকিয়ে আছে সব সামনে এসে যায় সে জন্য আল্লাহ্ বারবার পরীক্ষার ব্যবস্থা করেন। একথাটিই সূরা আলে ইমরানে বলা হয়েছে ঃ

مَا كَانَ اللّٰهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى مَا آنْتُمْ عَلَيْهِ حَتّٰى يَمِيْزَ الْخَبِيْثَ مِنَ الطَّيِّبِ

সূরা আল 'আনকাবৃত

"আল্লাহ মৃ'মিনদেরকে কথনো এমন অবস্থায় থাকতে দেবেন না, যে অবস্থায় এখন তোমরা আছো (অর্থাৎ সাকা ঈমানদার ও মৃনাফিক সবাই মিগ্রিত হয়ে আছো)। তিনি পবিত্র লোকদেরকে অপবিত্র লোকদের থেকে সৃস্পষ্টভাবে আলাদা করে দেবেন।" (১৭৯ আয়াত)

১৭. তাদের এ উক্তির অর্থ ছিল, প্রথমত মৃত্যু পরবর্তী জীবন, হাশর-নশর, হিসেব ও শান্তি-পুরস্থারের এসব কথা একদম বাজে ও উদ্ভট। কিন্তু ধরে নেয়া যাক যদি পরকালের কোন জীবন এবং সেখানে জবাবদিহির কোন বিষয় থেকেই থাকে, তাহলে তার দায়ভার জামরা গ্রহণ করছি। আল্লাহর সামনে সমস্ত শাস্তি ও পুরস্কারের বোঝা জামরা মাথা পেতে নেবো। আমাদের কথায় তোমরা এ নতুন ধর্ম পরিত্যাগ করো এবং নিজেদের পিতৃ পুরুবের ধর্মের দিকে ফিরে এসো। হাদীসে বিভিন্ন কুরাইশ সরদার সম্পর্কে বলা হয়েছে, প্রথমদিকে যারা ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন তাদের সাথে সাক্ষাত করে এ সরদাররা এমনি ধরনের কথা বলতো। তাই হযরত উমর (রা) সম্পর্কে বলা হয়েছে, যখন তিনি ঈমান আনেন, আবু সুফিয়ান ও হারব্ ইবনে উমাইয়াহ ইবনে খাল্ফও তাঁর সাথে সাক্ষাত করে একথাই বলেছিল।

كلاب المعارفة المعا

১৯. অর্থাৎ আল্লাহর সামনে যদিও তারা নিজেদের বোঝার সাথে অন্যের বোঝা বইবে না কিন্তু দিগুণ বোঝা উঠানোর হাত থেকে নিষ্কৃতিও পাবে না। তাদের ওপর চাপবে তাদের নিজেদের গোমরাহ হবার একটি বোঝা। আর দিতীয় একটি বোঝাও তাদের ওপর চাপানো হবে অন্যদের গোমরাহ করার। একথাটিকে এভাবে বলা যায়, এক ব্যক্তি নিজেও চ্রি করে এবং অন্য ব্যক্তিকেও তার সাথে এ কাজে অংশ নিতে বলে। এখন যদি এ দিতীয় ব্যক্তি তার কথায় চ্রি করায় অংশ নেয়, তাহলে অন্যের কথায় অপরাধ করেছে বলে কোন আদালত তাকে ক্ষমা করে দেবে না। চ্রির শান্তি অবশ্যই সে পাবে। ন্যায় বিচারের কোন নীতি অনুযায়ী তাকে রেহাই দিয়ে তার পরিবর্তে এ শান্তি সেই প্রথম চোরটি যে তাকে ধোঁকা দিয়ে চৌর্যবৃত্তিতে উদ্বন্ধ করেছিল তাকে দেয়া কোনক্রমেই ঠিক হবে না। কিন্তু সেই প্রথম চোরটি তার নিজের অপরাধের সাথে সাথে অন্যজনকে চোরে পরিণত করার অপরাধের শান্তিও পাবে। ক্রআন মজীদের অন্য এক জায়গায় এ নিয়মটিকে এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে ঃ

المَّدِينَ اللَّذِينَ يُضلِّونَهُمْ كَامِلَةً يَّوْمَ الْقِيْمَةِ لا وَمِنْ اَوْزَارِ الَّذِيْنَ يُضلِّوْنَهُمْ بِغَيْرِعِلْمٍ-

"যাতে কিয়ামতের দিন তারা নিজেদের বোঝাও প্রোপুরি বহন করে এবং এমনসব লোকদের বোঝার একটি অংশও বহন করে যাদেরকে তারা জ্ঞান ছাড়াই গোমরাহ করে।" (আন নাহল, ২৫)

আর এ নিয়মটি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিম্নেক্ত হাদীসটিতে বর্ণনা করেছেন ঃ

من دعا الى هدى كان له من الاجر مثل اجور من تبعه لا ينقص ذلك من اجورهم شيئا ومن دعا الى ضلالة كان عليه من الاثم

مثل اثام من تبعه لا ينقص ذلك من اثامهم شيئا

"যে ব্যক্তি সঠিক পথের দিকে আহবান জানায় সে তাদের সমান প্রতিদান পাবে যারা তার আহবানে সাড়া দিয়ে সঠিক পথ অবলম্বন করে, এ জন্য তাদের প্রাপ্য কোন কমতি করা হবে না। আর যে ব্যক্তি গোমরাহীর দিকে আহবান জানায় সে তাদের সবার সমান গোনাহের ভাগী হবে যারা তার অনুসরণ করে এবং এ জন্য তাদের গোনাহের মধ্যে কোন কমতি করা হবে না।" (মুসনিম)

২০. 'মিথ্যাচার' মানে এমন সব মিথ্যা কথা যা কাফেরদের নিম্নোক্ত উক্তির মধ্যে লুকিয়ে ছিল ঃ "তোমরা আমাদের অনুসরণ করো এবং তোমাদের গোনাহখাতাগুলো আমরা নিজেদের ওপর চাপিয়ে নেবো।" আসলে দু'টি বানোয়াট চিন্তার ভিত্তিতে তারা একথা বলতো। একটি হচ্ছে, তারা যে শিরকীয় ধর্মের অনুসরণ করে চলছে তা সভ্য এবং মুহামাদ সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের তাওহীদী ধর্ম মিথ্যা। আর দিতীয় বানোয়াট চিন্তাটি হচ্ছে, কোন কিয়ামত টিয়ামত হবে না এবং পরকালের জীবনের এ ধ্যান-ধারণা যার কারণে একজন মুসলমান কৃফরী করতে ভয় পায়, এটা একেবারেই অর্থহীন ও ভিত্তিহীন। এ বানোয়াট চিন্তা নিজেদের মনে পোষণ করার পর তারা একজন মুসলমানকে বলতো, ঠিক আছে, তোমাদের মতে কুফরী করা যদি গোনাহই হয় এবং কোন কিয়ামতও যদি অনুষ্ঠিত হবার থাকে যেখানে এ গোনাহের কারণে তোমাদের জবাবদিহির সমুখীন হতে হবে, তাহলে আমরা তোমাদের এ গোনাহ নিজেদের মাথায় নিয়ে নিচ্ছি, আমাদের দায়িত্বে তোমরা মুহাম্মাদের ধর্ম ত্যাগ করে তোমাদের পূর্বপুরুষদের ধর্মে ফিরে এসো। এ ব্যাপারের সাথে আরো দু'টি মিথ্যা কথাও জড়িত ছিল। তার একটি হচ্ছে, যে ব্যক্তি অন্যের কথায় কোন অপরাধ করে সে নিজের অপরাধের দায়িত্ব থেকে মৃক্ত হতে পারে এবং যার কথায় সে এ অপরাধ করে সে এর পূর্ণ দায়ভার উঠাতে পারে। দিতীয়টি হচ্ছে তাদের মিথ্যা প্রতিশ্রুতি। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তারা যথার্থই তাদের দায়ভার মাথায় তুলে নেবে, যারা তাদের কথায় ইমান পরিত্যাগ করে কৃফরীর দিকে ফিরে গিয়েছিল। কারণ, যখন কিয়ামত সত্যি সত্যি কায়েম হয়ে যাবে

وَلَقَنْ اَرْسَلْنَا نُوْمًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيْمِرْ اَلْفَ سَنَةِ إِلَّا حَمْسِيْنَ عَامًا وَلَا خَمْسِيْنَ عَامًا وَالْمَوْنَ ﴿ فَانْجَيْنَهُ وَاصْحَبَ عَامًا وَالْمُوْنَ ﴿ فَانْجَيْنَهُ وَاصْحَبَ السَّفِيْنَةِ وَجَعَلْنَهَ التَّهِ لِلْعَلَمِيْنَ ﴾ والسَّفِيْنَةِ وَجَعَلْنَهَ التَّهِ لِلْعَلَمِيْنَ ﴾

#### ২ রুকু'

আমি নৃহকে তার সম্প্রদায়ের কাছে পাঠাই $^{2}$  এবং সে তাদের মধ্যে থাকে পঞ্চাশ কম এক হাজার বছর। $^{2}$  শেষ পর্যন্ত তুফান তাদেরকে ঘিরে ফেলে এমন অবস্থায় যখন তারা জালেম ছিল। $^{2}$  তারপর আমি নৃহকে ও নৌকা আরোহীদেরকে $^{2}$  রক্ষা করি এবং একে বিশ্ববাসীর জন্য একটি শিক্ষণীয় নিদুর্শন করে রাখি। $^{2}$ 

এবং তাদের আশা–আকাংখার বিরুদ্ধে জাহারাম তাদের চোখের সামনে বিরাজ করবে। তখন তারা কখনোই নিজেদের কুফরীর শাস্তি পাওয়ার সাথে সাথে যাদেরকে তারা দ্নিয়ায় ধৌকা দিয়ে গোমরাহ করতো তাদের গোনাহের সমস্ত বোঝাও নিজেদের ওপর চাপিয়ে নিতে রাজি হবে না।

২১ তুলনাস্লক অধ্যয়নের জন্য দেখুন সূরা আলে ইমরান, ৩৩-৩৪; আন নিসা, ১৬৩; আল আন'আম, ৮৪; আল আ'রাফ, ৫৯ থেকে ৬৪; ইউনুস, ৭১ ও ৭৩; হূদ, ২৫ ও ৪৮; আল আধিয়া, ৭৬ ও ৭৭; আল মু'মিন্ন, ২৩ ও ৩০; আল ফুরকান, ৩৭; আশ্ শুআরা, ১০৫ থেকে ১২৩; আসৃ সাফ্ফাত, ৭৫ ও ৮২; আল কামার, ৯০; আল হাক্কাহ, ১১ ও ১২ আয়াত এবং সূরা নৃহ সম্পূর্ণ।

যে পটভূমিতে এখানে এ কাহিনী বর্ণনা করা হচ্ছে তা অনুধাবন করতে হলে সূরার প্রথমদিকের আয়াতগুলো সামনে রাখতে হবে। সেখানে একদিকে মু'মিনদেরকে বলা হয়েছে, তোমাদের আগে যেসব মু'মিন অতিক্রান্ত হয়েছে তাদেরকে আমি পরীক্ষার সম্মুখীন করেছি। অন্যদিকে জালেম কাফেরদেরকে বলা হয়েছে, তোমরা আমাকে ছাড়িয়ে চলে যাবে এবং আমার পাকড়াও থেকে বেঁচে যাবে, এ ভূল ধারণা পোষণ করো না। এ দু'টি কথা উপলব্ধি করার জন্য এ ঐতিহাসিক ঘটনা বর্ণনা করা হচ্ছে।

২২. এর অর্থ এ নয় যে, হ্যরত নৃহের বয়স ছিল সাড়ে ন'শো বছর। বরং এর অর্থ হচ্ছে, নবুওয়াতের দায়িত্বলাভ করার পর থেকে মহাপ্লাবন পর্যন্ত সাড়ে ন'লো বছর হ্যরত নৃহ এই জালেম ও গোমরাহ জাতির সংশোধনের প্রচেটা চালাতে থাকেন এবং এ দীর্ঘ সময় পর্যন্ত তাদের জুলুম–নির্যাতন বরদাশ্ত করার পরও তিনি হিম্মতহারা হননি। এখানে এ জিনিসটি বর্ণনা করাই উদ্দেশ্য যে, মু'মিনদেরকে বলা হচ্ছে, তোমরা তো মাত্র পাঁচ বছর থেকে জুলুম–নির্যাতন সহ্য করছো এবং একটি গোমরাহ জাতির হঠকারিতা

বরদাশত করে চলছো কিন্তু আমার এ বান্দা যে অনবরত সাড়ে ন'শো বছর ধরে এসবের মোকাবিলা করেছে তার সবর ও দৃঢ়তার কথা ভেবে দেখো।

হ্যরত নৃহের বয়সের ব্যাপারে কুরজান মন্ধীদ ও বাইবেলের বর্ণনায় পার্থক্য রয়েছে। বাইবেল বলে, তাঁর বয়স ছিল সাড়ে ন'শো বছর। তাঁর বয়স যখন ছ'শো বছর তখন প্লাবন জাসে। এরপর তিনি জার সাড়ে তিনশো বছর জীবিত থাকেন। (আদি পৃস্তক ৭ ঃ ৬, ৯ ঃ ২৮–২৯) কিন্তু কুরজানের বর্ণনা জনুযায়ী তাঁর বয়স জন্তত এক হাজার বছর হওয়া উচিত। কারণ সাড়ে ন'শো বছর তো হচ্ছে শুধুমাত্র নবুওয়াতের দায়িত্বে আসীন হবার পর থেকে নিয়ে প্লাবন শুরু হওয়া পর্যন্তকার সময়টি। এ সময়–কালটি তিনি ব্যয় করেন দীনের দাওয়াত দেবার ও তার প্রচারের কাজে। একথা সৃম্পষ্ট, জ্ঞান ও বৃদ্ধির ক্ষেত্রে তিনি পরিপক্তা জর্জন করেছেন এমন এক বয়সেই তিনি নবুওয়াত লাভ করেন এবং প্লাবনের পরও তিনি কিছুকাল জীবিত থেকে থাকবেন।

এড দীর্ঘকাল বেঁচে থাকা অনেকের কাছে অবিশাস্য মনে হয়। কিন্তু আল্লাহর এ বিশে বিশায়কর ঘটনাবলীর অভাব নেই। যেদিকেই তাকানো যাবে তাঁর অসীম ক্ষমতার নিদর্শন অখাভাবিক ঘটনাবলীর আকারে দৃষ্টিগোচর হবে। কিছু ঘটনা ও অবস্থার প্রথমত একটি বিশেষ আকারে আত্মপ্রকাশ করে যেতে থাকাটা এমন কোন যুক্তি পেশ করে না যার ফলে একথা মনে করা যেতে পারে যে, অন্য কোন অখাভাবিক অবস্থায় ভিন্নধর্মী কোন ঘটনা আত্মপ্রকাশ করতে পারে না। এ পর্যায়ের ধারণাগুলোর ভিত ধসিয়ে দেবার জন্য বিশ-জাহানের বিভিন্ন স্থানে এবং সৃষ্টির প্রত্যেকটি প্রজাতির মধ্যে অখাভাবিক অবস্থা ও ঘটনাবলীর একটি দীর্ঘ তালিকা রয়েছে। বিশেষ করে যে ব্যক্তির মনে আল্লাহর অসীম শক্তিশালী হবার সুস্পষ্ট ধারণা রয়েছে সে কখনো জীবন মৃত্যুর স্রষ্টা আল্লাহর পক্ষে কোন মানুষকে এক হাজার বছর বা তার চেয়ে কম–বেশী বয়স দান করা সম্ভব নয়, এ ধরনের কোন ভূল ধারণা পোষণ করতে পারে না। আসলে মানুষ নিজে চাইলেও এক মৃহুর্তের জন্যও জীবিত থাকতে পারে না। কিন্তু আল্লাহ চাইলে যতদিন যত বছর চান তাকে জীবিত রাখতে পারেন।

২৩. অর্থাৎ তারা নিজেদের জুলুম-নিপীড়ন চালিয়ে যেতে থাকা অবস্থায় মহাপ্রাবনের গ্রাসে পরিণত হয়। অন্য কথায়, যদি মহাপ্রাবন আসার আগে তারা নিজেদের জুলুম-নিপীড়ন থেকে বিরত হতো তাহলে আল্লাহ তাদের ওপর এ আযাব পাঠাতেন না।

২৪. অর্থাৎ যারা হযরত নৃহের (আ) প্রতি ঈমান এনেছিলেন এবং যাদেরকে আল্লাহ নৌকায় আরোহণ করার অনুমতি দিয়েছিলেন। সূরা হুদে এর সুস্পষ্ট বর্ণনা এভাবে দেয়া হয়েছে ঃ

حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ \* قُلْنَا احْمِلُ فِيْهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ الْتَنْ وَأَهْلُكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ أَمَنَ \* وَمَا أَمَنَ مَعَهُ اللَّهُ قَلْ أَمَنَ مَعَهُ اللَّهُ قَلْ أَمَنَ مَعَهُ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَهُ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَالًا اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَلَّا اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَالِمُ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَلِّمُ اللَّهُ فَلَا لَهُ مُنْ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَالِمُ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَالِمُ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِللَّهُ اللَّهُ قَلْ أَمْنَ مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ

তা-১১ ০০—



وَابْرَهِيْمَ اِذْقَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللهُ وَاتَّقُوْهُ وَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ اللهِ اَوْثَانًا وَاللهُ وَاتَّقُوهُ وَلَا اللهِ اَوْثَانًا وَانْ كُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ اَوْثَانًا وَتَخَلَقُونَ إِنْ اللهِ اَلْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

जात रेंत्राशिभाक भार्ठारे पंथन में छात मन्धनाग्रक वर्ल, "जाज्ञारत वर्त्मगी करता वर छौंक छग्न करता। २१ वहीं लिमाति छन्। छाला यि लिमाता छाता। विज्ञात जाज्ञारक वाम मिरा यामितिक भूछा कर्तछ। छाताला निष्क भूछि जात लिमाता वकि भिषा छिति कर्तछ। २५ जामल जाज्ञारक वाम मिरा यामितिक लिमाता वकि भिषा छिति कर्तछ। २५ जामल जाज्ञारक वाम मिरा यामितिक लिमाता भूषा करता छाता लिमातिक क्षिम तिर्वे मिरा यामितिक लिमाता भूषा करता छाता लिमातिक क्षिम विवास कर्ति कृष्ट छा श्री करता विवास कर्ति कृष्ट छात्र श्री करता छोता छोता छोता भिषा जारता करता, छौतर मिरा लिमाता भिषा जारता करता, छौतर मिरा श्री करता प्रदेश काछि भिषा जारता करता छोता वन् हिर्म हिर्म स्वास छोता स्वास करता, छोता वार्म भूर्ति वह छाछि भिषा जारता करता माग्निष् तन्है।"

"শেষ পর্যন্ত যখন আমার হক্ম এসে গেলো এবং চ্লা উথলে উঠলো তখন আমি বললাম, (হে নৃহ) এতে উঠিয়ে নাও প্রত্যেক শ্রেণীর (প্রাণীদের) এক এক জোড়া এবং নিজের পরিবার পরিজনদেরকে। তবে যাদেরকে সংগে না নেবার জন্য পৃবেই নির্দেশ দেয়া হয়েছে এবং যারা ঈমান এনেছে তাদের কথা আলাদা। আর তার সাথে ঈমান এনেছিল মৃষ্টিমেয় কয়েকজন।" (৪০ আয়াত)

২৫. এর অর্থ এও হতে পারে যে, এ ভয়াবহ শান্তি অথবা এ যুগান্তকারী ঘটনাটিকে পরবর্তীকালের লোকদের জন্য শিক্ষণীয় করে দেয়া হয়েছে। কিন্তু এখানে এবং সূরা কামারে একথাটি যেভাবে বর্ণনা করা হয়েছে তা থেকে একথাই সুস্পষ্ট হয়ে ওঠে যে, নৌকাটিই ছিল শিক্ষণীয় নিদর্শন। শত শত বছর ধরে সেটি পর্বত শৃংগে অবস্থান করছিল। এর মাধ্যমে পরবর্তী প্রজন্মদের কাছে এ সংবাদ পৌছিয়ে যেতে থেকেছে যে, এ ভ্খতে এক সময় এমন ভয়াবহ প্লাবন এসেছিল যার ফলে এ নৌকাটি পাহাড়ের মাথায় উঠে যায়। সূরা আল কামারে এ সম্পর্কে বলা হয়েছে:

সুরা আল 'আনকাবৃত

وَحَمَلُنٰهُ عَلْى ذَاتِ اَلْوَاحِ وَدُسُرِهِ تَجْرِيْ بِأَعْيُنِنَا ؟ جَزَّاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ • وَلَقَدْ تَرَكْ نَهَا أَيَةً فَهَلَ مِنْ مُّدَّكِرِهِ

"আর নৃহকে আমি আরোহণ করালাম তথতা ও পেরেকের তৈরি নৌকায়। তা চলছিল আমার তত্ত্বাবধানে সেই ব্যক্তির জন্য পুরস্কার স্বরূপ যাকে অধীকার করা হয়েছিল। আর আমি তাকে ছেড়ে দিলাম একটি নিদর্শনে পরিণত করে; কাজেই আছে কি কেউ শিক্ষা গ্রহণকারী?" (১৩–১৫ আয়াত)

সূরা আল কামারের এ আয়াতের ব্যাখ্যায় ইবনে জারীর কাতাদার এ বর্ণনাটি উদ্বৃত করেছেন: সাহাবীগণের আমলে মুসলমানরা যখন আল জাযীরায় যায় তখন তারা জুদী পাহাড়ের ওপর (অন্য একটি বর্ণনা মতে বাকেরওয়া নামক জনবস্তির কাছে) এ নৌকাটি দেখে। বর্তমানকালে মাঝে মাঝে এ ধরনের খবর সংবাদপত্রে প্রকাশিত হতে দেখা গেছে যে, নৃহের নীকা জনুসন্ধান করার জন্য অভিযাত্রী দল পাঠানো হচ্ছে। এর কারণ বর্ণনা করে বলা হয়, অনেক সময় বিমান আরারাতের পার্বত্য এলাকা অতিক্রম করার সময় আরোহীরা একটি পর্বতশৃহগে একটি নৌকার মতো জিনিস দেখেছে। (আরো বিস্তারিত জানার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরজান, সূরা আল আ'রাফ, ৪৭ এবং হৃদ, ৪৬ টীকা)

২৬. তুলনামূলক অধ্যয়নের জন্য দেখুন, সূরা আল বাকারাহ, ১৫, ১৬ ও ৩৫; আলে ইমরান, ৭; আল আন'আম, ১; হৃদ, ৭; ইবরাহীম, ৬; আল হিজর, ৪; মারয়াম, ৩; আল আদ্বিয়া, ৫; আশ শৃ'আরা, ৫; আসৃ সাফ্ফাত, ৩; আয় যুথ্রুফ, ৩ এবং আয় যারিয়াত, ২ রুকৃ'সমূহ।

২৭. অর্থাৎ তাঁর সাথে কাউকে শরীক এবং তার নাফরমানী করতে ভয় করো।

২৮. অর্থাৎ তোমরা এ মৃর্তি তৈরি করছো না বরং মিথ্যা তৈরি করছো। এ মৃর্তিগুলোর অপ্তিত্ব নিজেই একটি মৃর্তিমান মিথ্যা। তার ওপর তোমাদের এ আকীদা-বিশাস যে, এরা দেব-দেবী, আল্লাহর অবতার, তাঁর সন্তান, আল্লাহর সালিধ্যে অবস্থানকারী ও তাঁর কাছে শাফা'আতকারী অথবা এদের মধ্য থেকে কেউ রোগ নিরাময়কারী আবার কেউ সন্তান-দাতা এবং কেউ রিযিকদাতা—এসবই মিথ্যা কথা। তোমরা নিজেদের ধারণা ও কলনার মাধ্যমে এসব রচনা করেছো। আসল সত্য এছাড়া আর কিছুই নয় যে, এগুলো নিছক হাতে গড়া নিম্প্রাণ মৃর্তি এবং এদের কোন ক্ষমতা ও প্রভাব নেই।

২৯. এ কয়েকটি বাক্যের মধ্যে হয়রত ইবরাহীম (আ) মৃর্তিপূজার বিরুদ্ধে সমস্ত যুক্তি একত্র করেছেন। কাউকে মাবুদ বা আরাধ্য করতে হলে এ জন্য যুক্তিসংগত কারণ থাকতে হবে। একটি যুক্তিসংগত কারণ এ হতে পারে যে, তার নিজের সন্তার মধ্যে মাবুদ হবার কোন অধিকার থাকে। বিতীয় কারণ হতে পারে, সে মানুষের স্রষ্টা এবং মানুষ নিজের অন্তিপ্রের জন্য তার কাছে অনুগৃহীত। তৃতীয় কারণ হতে পারে, সে মানুষের লালন-পালনের ব্যবস্থা করে। তাকে রিযিক তথা জীবন ধারণের উপকরণ সরবরাহ করে। চতুর্থ কারণ হতে পারে, মানুষের ভবিষ্যত তার অনুগ্রহের ওপর নির্ভরশীল এবং মানুষ আশংকা করে তার অসন্তৃষ্টি অর্জন করলে তার নিজের পরিণাম অশুভ হবে। হযরত ইবরাহীম বলেন, এ চারটি কারণের কোন একটিও মূর্তি পূজার পক্ষে নয়। বরং এর

اَوْلَمْ يَرُوْاكَيْفَ يُبْرِي اللهُ الْخَلْقَ ثُرِّ يُعِيْلُهُ اِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرُ قَلْ سِيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَا نَظُرُوا حَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ وَلَا عَلَى اللّهُ يَنْفُرُوا حَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يَنْفُرُوا حَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يَكُ وَالنّهُ عَلَى حُلِ شَيْعَ قَلِيثُونَ ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي اللّهَ عَلَى اللّهُ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ وَلَا فِي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي قِلْ نَصِيرٍ فَى السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي قَلْ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ وَلِي قَلْ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمِنُ وَلِي قَلْ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمِنُ وَلِي قَلْ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمِنْ وَلِي قَلْ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمِنْ وَلِي قَلْ السّمَاءِ فَي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمِنْ وَلِي قَلْ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمَاءِ فَي السّمِنْ وَلِي قَلْ السّمِنْ وَلَا فِي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مَنْ دُونِ السّمِنْ وَلِي قَلْمُ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مَنْ دُونِ السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مَنْ وَلَا فِي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ السّمَاءِ فَي السّمَاءِ وَالْمَاكُمُ مَنْ وَلَا فِي السّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مَنْ وَلَا فِي السّمَاءِ وَالْمَاكُمُ مَنْ وَلِي فَي السّمَاءِ فَي السّمَاءِ وَالسّمَاءِ وَالْمَاكُمُ مَنْ مُونِ وَلِي فَي السّمَاءِ وَالسّمَاءِ وَالْمَاكُمُ مَنْ وَلَا فِي السّمَاءِ وَلَا عَلْمَاكُمُ مَا لَكُمْ مَنْ وَلِي فَي السّمَاءِ وَلَا عَلَيْ السّمُ الْمُعَالِمُ السّمَاءِ وَلَا لَمْ السّمَاءِ وَلَا عَلَيْكُمْ السّمَاءِ وَلَا عَلَيْ السّمَاءِ وَالسّمَاءِ وَالسّمَاءِ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءِ وَالسّمَاءِ وَالسّمَاءِ وَالسّمِاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالْمُعْمِولَ السّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالْمُولِ السّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالسّمَاءُ وَالْمُوالِقُولُ وَالسّمَالِمُ وَالْمُولِ وَلَا فَي السّمَاءُ وَالْمُولِ السّمَاءُ وَالْمُع

এরা<sup>৩১</sup> कि कथना मक करतिन षान्नार किलात সृष्टित সূচনা करतन जातभत जात पूनतावृद्धि करतन? निक्तरहें य (पूनतावृद्धि) षान्नारत धना मरक्कात।<sup>७२</sup> यमित्रक वर्ताा, पृथिवीत वृदक हमारकता करता यवर मिथा जिनि किलात मृष्टित मृहना करतन, जातभत षान्नार विजीयवात्व धीवन मान करतवन। ष्रवगारे षान्नार मव धिनित्मत धभत मिक्रमानी।<sup>७७</sup> यात्क हान माखि मिन यवर यात श्रेषि हान कर्त्रमा वर्षन करतन, जैतरे मित्क जामामित किरत याज रहा। जामता ना पृथिवीर्क्ष प्रक्रमकाती, ना षाकार्म<sup>७८</sup> यवर षान्नारत राज थरक तका करात मर्जा कान प्रक्रिमकाती, ना षाकार्म<sup>७८</sup> यवर षान्नारत राज थरक तका करात मर्जा कान

প্রত্যেকটিই নির্ভেজাল আল্লাহর প্রতি আনুগত্যের দাবী করে। "এ নিছক মৃতিপূজা" বলে তিনি প্রথম কারণটিকে বিলুপ্ত করে দেন। কারণ নিছক মৃতি মাবুদ হবার ব্যক্তিগত কি অধিকার লাভ করতে পারে? তারপর "তোমরা তাদের স্রষ্টা" একথা বলে দ্বিতীয় কারণটিকে বিলুপ্ত করেন। এরপর তারা তোমাদের কোন প্রকারের কোন রিয়িক দান করতে পারে না, একথা বলে তৃতীয় কারণটিকে বিলুপ্ত করেন। আর সবশেষে বলেন, তোমাদের তো আল্লাহর দিকে ফিরে যেতেই হবে, এ মৃতিগুলোর দিকে ফিরে যেতে হবে না। কাজেই তোমাদের পরিণাম ও পরকালকে সমৃদ্ধ বা ধ্বংস করার ক্ষমতাও এদের নেই। এ ক্ষমতা আছে একমাত্র আল্লাহর হাতে। এভাবে শিরককে পুরোপুরি বাতিল করে দিয়ে তিনি তাদের ওপর একথা সুস্পষ্ট করে দেন যে, মানুষ যে সমস্ত কারণে কাউকে মাবুদ বা আরাধ্য গণ্য করতে পারে তার কোনটাই এক ও লা–শারীক আল্লাহ ছাড়া আর কাউকে ইবাদাত করার দাবী করে না।

৩০. অর্থাৎ যদি তোমরা আমার তাওহীদের দাওয়াতকে এবং তোমাদের নিজেদের রবের দিকে ফিব্রে যেতে হবে এবং নিজেদের সমস্ত কাজের হিসেব দিতে হবে—এসব

কথাকে মিথ্যা বলো, তাহলে এটা কোন নতুন কথা নয়। ইতিহাসে এর পূর্বেও বহু নবী (যেমন নূহ, হুদ, সালেহ আলাইহিমুস সালাম প্রমুখগণ) এ একই দাওয়াত নিয়ে এসেছিলেন এবং তাঁদের জাতিরাও তাঁদেরকে এমনিভাবেই মিথ্যুক বলেছে। এখন তারা এ নবীদেরকে মিথ্যুক বলে তাঁদের কোন ক্ষতি করতে পেরেছে, না নিজেদের পরিণাম ধ্বংসকরেছে, এটা তোমরা নিজেরাই দেখে নাও।

- ৩১. এখান থেকে নিয়ে أَلَامُ عَذَابٌ الْكِمْ (তাদের জন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি)
  পর্যন্ত আয়াতগুলো মূল আলোচনার মাঝখানে স্বতন্ত্র প্রাসংগিক বিষয় হিসেবে আনা
  হয়েছে। হযরত ইবরাহীমের কাহিনীর ধারা বর্ণনা ছিন্ন করে আল্লাহ মন্ধার কাফেরদেরকে
  সম্বোধন করে একথাগুলো বলেছেন। এ বিষয়ের সাথে এ প্রাসংগিক ভাষণের সম্পর্ক
  হচ্ছে এই যে, মন্ধার যে কাফেরদেরকে শিক্ষা দেবার জন্য এ ভাষণ দেয়া হচ্ছে তারা
  দ্'টি মৌলিক গোমরাহীতে লিপ্ত ছিল। একটি ছিল শির্ক ও মূর্তিপূজা এবং অন্যটি ছিল
  আখেরাত অস্বীকৃতি। এর মধ্য থেকে প্রথম গোমরাহীকে বাতিল করা হয়েছে হযরত
  ইবরাহীমের ওপরে উদ্বৃত ভাষণের মাধ্যমে। এখন দিতীয় গোমরাহীটিকে বাতিল করার
  জন্য আল্লাহ তাঁর নিজের পক্ষ থেকে এ বাক্য কয়টি বলছেন। এতাবে একই বক্তব্যের
  ধারাবাহিকতার মধ্যে দু'টি বিষয়কেই বাতিল করার ব্যবস্থা করা হয়েছে।
- ৩২. অর্থাৎ একদিকে অসংখ্য বস্তু অনস্তিত্ব থেকে অন্তিত্ব লাভ করে এবং অন্যদিকে সকল শ্রেণীর ব্যক্তিবর্গের বিলৃপ্তির সাথে সাথে আবার নত্ন ব্যক্তিবর্গ অপ্তিত্ব লাভ করতে থাকে। মুশরিকরা এসব কিছুকে আল্লাহর সৃষ্টি ও উদ্ধাবন গুণের ফল বলে মানতো। আজকের যুগের মুশরিকরা যেমন আল্লাহর সৃষ্টি ও উদ্ধাবন গুণের ফল বলে মানতো। আজকের যুগের মুশরিকরা যেমন আল্লাহর সৃষ্টা হবার কথা অস্বীকার করে না তেমনি তারাও একথা অস্বীকার করতো না। তাই তাদের স্বীকৃত কথার ওপর এ প্রমাণ প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে যে, তোমাদের দৃষ্টিতে যে আল্লাহ বস্তুকে অনস্তিত্ব থেকে অস্তিত্ব দান করেন এবং তারপর মাত্র একবার সৃষ্টি করে শেষ করেন না বরং তোমাদের চোখের সামনে বিলুও হয়ে যাওয়া জিনিসগুলোর জায়গায় আবার একই জিনিস অনবরত সৃষ্টি করে চলেন, তার সম্পর্কে তোমরা কেমন করে একথা ভাবতে পারলে যে, তোমাদের মরে যাবার পর তিনি আরু পুনর্বার তোমাদের জীবিত করে দাঁড় করিয়ে দিতে পারেন না? (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন সূরা আন নাম্ল, ৮০ টীকা)
- ৩৩. অর্থাৎ যখন আল্লাহর শিল্পকারিতার বদৌলতে প্রথমবারের সৃষ্টি তোমরা নিজেরাই প্রত্যক্ষ করছো তখন তোমাদের বুঝা উচিত, একই আল্লাহর শিল্পকারিতার মাধ্যমে দিতীয়বারও সৃষ্টি হবে। এ ধরনের কাজ করা তাঁর ক্ষমতার আওতা বহির্ভৃত নয় এবং আওতা বহির্ভৃত হতেও পারে না।
- ৩৪. অর্থাৎ তোমরা পালিয়ে এমন কোন জায়গায় চলে যেতে পারো না যেখানে গিয়ে আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারো। তোমরা ভূগর্ভের তলদেশে কোথাও নেমে যাও অথবা আকাশের কোন উচ্চ মার্গে পৌছে যাও না কেন সব জায়গা থেকেই তোমাদেরকে ধরে আনা হবে এবং নিজেদের রবের সামনে হাজির করা হবে। সূরা আর রাহমানে একথাটিই জিন ও মানুষকে সম্বোধন করে চ্যালেঞ্জের সুরে এভাবে বলা হয়েছে যে, যদি তোমরা আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্ব ও শাসন থেকে বের হয়ে যেতে পারো তাহলে একটু



وَالَّذِيْنَ كَفُرُوا بِالْيِ اللهِ وَلِقَائِمَ اُولِئِكَ يَئِسُوا مِنْ رَّحْمِتِيْ وَالْكَ يَئِسُوا مِنْ رَحْمِتِيْ وَالْكَ لَهُمْ عَنَابٌ اللهِ وَلِقَائِمَ اُولِئِكَ يَئِسُوا مِنْ رَحْمِتِيْ وَالْكَ لَهُمْ عَنَابٌ اللهِ اللهِ اللهِ وَلَيْكَ لَهُمْ عَنَابٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَنَابُهُ اللهُ مِنَ النَّارِمِ اللهِ فِي ذَلِكَ لَا يَتُ وَيَوْمُ فَانْجُمُ اللهُ مِنَ النَّارِمِ اللهِ فِي ذَلِكَ لَا يَتِهُ وَيُونُ فَا نَجْمُ اللهُ مِنَ النَّارِمِ اللهِ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقُورٍ يَوْمُ مِنُونَ فَي

৩ রুকু'

যারা আল্লাহর আয়াত এবং তাঁর সাথে সাক্ষাত অধীকার করে, তারা আমার রহমত থেকে নিরাশ হয়ে গেছে<sup>৩৬</sup> এবং তাদের জন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি।

তারপর<sup>৩৭</sup> সেই জাতির জবাব এ ছাড়া আর কিছুই ছিল না যে, তারা বললো, "একে হত্যা করো অথবা পুড়িয়ে ফেলো।"<sup>৩৮</sup> শেষ পর্যন্ত আল্লাহ তাকে আগুন থেকে রক্ষা করেন।<sup>৩৯</sup> অবশ্যই এর মধ্যে নিদর্শন রয়েছে এমন লোকদের জন্য যারা ঈমান আনে।<sup>৪০</sup>

বের হয়ে দেখিয়ে দাও। তা থেকে বের হবার জন্য শক্তির প্রয়োজন এবং সে শক্তি তোমাদের নেই। কাজেই তোমরা কোনক্রমেই বের হতে পারো না ঃ

يَ مَ عُشَرَ الْجِنَ وَالْإِنْسِ إِنِ الْسَتَطَعُتُمْ أَنْ تَنْفُذُوْا مِنْ اَقْطَارِ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ فَانْفُذُوا ﴿ لاَ تَنْفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطُنِ – الرحمن: ٢٣

৩৫. অর্থাৎ আল্লাহর পাকড়াও থেকে নিজেদের শক্তির জোরে রক্ষা পাওয়ার ক্ষমতা তোমাদের নেই এবং তোমাদের এমন কোন অভিভাবক, পৃষ্ঠপোষক বা সাহায্যকারীও নেই যে আল্লাহর মোকাবিলায় তোমাদের আগ্রয় দিতে পারে এবং তাঁর কাছে জবাবদিহি থেকে তোমাদের বাঁচাতে পারে। যারা শির্ক ও কুফরী করেছে, আল্লাহর বিধানের সামনে নত হতে অস্বীকার করেছে এবং বুক ফুলিয়ে আল্লাহর নাফরমানী করেছে এং তাঁর যমীনে ব্যাপকভাবে জ্লুম ও বিপর্যয় সৃষ্টি করেছে, সমগ্র বিশ্ব—জাহানে তাদের সাহায্য ও সহায়তা দানকারী হিসেবে দাঁড়িয়ে যাবার এবং আল্লাহর আযাবের ফায়সালাকে তাদের ওপর কার্যকর হওয়া থেকে ঠেকিয়ে রাখার ক্ষমতা কারো নেই। অথবা সমগ্র বিশ্ব—জগতে এমন একজনও নেই যে আল্লাহর আদালতে দাঁড়িয়ে একথা বলার সাহস রাখে যে, এরা আমার লোক কাজেই এরা যা কিছু করেছে তা মাফ করে দেয়া হোক।

৩৬. অর্থাৎ আমার রহমতে তাদের কোন অংশ নেই। আমার অনুগ্রহের অংশ লাভের আশা করার কোন অবকাশ তাদের জন্য নেই। একথা সুস্পষ্ট যখন তারা আল্লাহর আয়াত মেনে নিতে অস্বীকার করলো তখন আল্লাহ ঈমানদারদেরকে যে প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন তা থেকে স্বতন্ত্রভাবে তাদের লাভবান হবার অধিকার প্রত্যাহার করে নিলেন। তারপর যথন তারা আথেরাত অস্বীকার করলো এবং কখনো তাদেরকে আল্লাহর সামনে হাজির হতে হবে একথা স্বীকারই করলো না তখন এর অর্থ এ দাঁড়ায় যে, তারা আল্লাহর দান ও মাগফেরাতের সাথে কোন প্রকার আশার সম্পর্ক রাখেনি। এরপর যখন নিজেদের প্রত্যাশার বিরুদ্ধে তারা আখেরাতের জগতে চোখ খুলবে এবং আল্লাহর যেসব আয়াতকে তারা মিথ্যা বলেছিল সেগুলোকেও সত্য হিসেবে স্বচক্ষে দেখে নেবে তখন সেখানে আল্লাহর রহমতের অংশ লাভের প্রার্থী হবার কোন কারণ তাদের থাকতে পারে না।

৩৭. এখান থেকে বর্ণনা আবার হযরত ইবরাহীমের কাহিনীর দিকে মোড নিচ্ছে।

৩৮. অর্থাৎ হ্যরত ইবরাহীমের ন্যায়সংগত যুক্তির কোন জবাব তাদের কাছে ছিল না। তাদের যদি কোন জবাব থেকে থাকে তাহলে তা এই ছিল যে, হক কথা বলছে যে কণ্ঠটি সেটি স্তব্ধ করে দাও এবং যে ব্যক্তি আমাদের তুল আমাদের চোখের সামনে তুলে ধরছে এবং তা থেকে আমাদের বিরত থাকতে বলছে তাকে জীবন্ত রেখো না। "হত্যা করো ও জ্বালিয়ে পুড়িয়ে মারো" শদাবলী থেকে একথা প্রকাশিত হচ্ছে যে, সমগ্র জনতা হ্যরত ইবরাহীমকে মেরে ফেলার ব্যাপারে একমত ছিল তবে মেরে ফেলার পদ্ধতির ব্যাপারে ছিল বিভিন্ন মত। কিছু লোকের মত ছিল, তাঁকে হত্যা করা হোক। আবার কিছু লোকের মত ছিল, জীবন্ত পুড়িয়ে মারা হোক, এর ফলে ভবিষ্যতে যারা এ ভূখণ্ডে হক কথা বলার পাগলামী করতে চাইবে এটা তাদের জন্য একটা শিক্ষা হয়ে থাকবে।

৩৯. এ থেকে স্বতম্ব্রভাবে একথা প্রকাশ হয় যে, তারা শেষ পর্যন্ত হযরত ইবরাহীমকে পুড়িয়ে মারার সিদ্ধান্ত করেছিল। তাঁকে আগুনে নিক্ষেপ করা হয়েছিল। এখানে গুধুমাত্র এতটুকু কথা বলা হয়েছে, মহান আল্লাহ তাঁকে আগুনের হাত থেকে तका करतन। किन्नू भूतो जान जावियाय भितकात करत वना स्टाराह : जानास्त्र निर्द्राल जाना करताहै। किन्नु भूतो जान जावियाय भितकात करत वना स्टाराह : जानास्त्र निर्द्राल जाना स्टाराह केन्द्र स्टारा ও নিরাপর্তা হয়ে যাও ইবরাহীমের প্রতি।" (৬৯ আয়াত) একথা বলা নিষ্প্রয়োজন, তাঁকে যদি আগুনের মধ্যে নিক্ষেপই না করা হয়ে থাকতো তাহলে আগুনকে ঠাণ্ডা হয়ে যাও এবং তাঁর প্রতি শান্তি ও নিরাপত্তা হয়ে যাও এ হকুম দেবার কোন অর্থই হয় না। এ থেকে একথা পরিষার প্রমাণিত হয় যে, সমস্ত বস্তুর ধর্ম বা প্রকৃতি মহান আল্লাহর ছকুমের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত এবং তিনি যখনই চান যে কোন বস্তুর ধর্ম ও বিশেষত্ব পরিবর্তন করতে পারেন। সাধারণভাবে আগুনের ধর্ম হচ্ছে দ্বালানো এবং দগ্ধীভূত হবার মতো প্রত্যেকটি জিনিসকে পুড়িয়ে ফেলা। কিন্তু আগুনের এ ধর্ম তার নিজের প্রতিষ্ঠিত নয় বরং আল্লাহ প্রতিষ্ঠিত। তার এ ধর্মটি আল্লাহকে এমনভাবে বেঁধে ফেলেনি যে, তিনি-এর বিরুদ্ধে কোন হকুম দিতে পারেন না। তিনি নিজের আগুনের মালিক। যে কোন সময় তিনি তাকে জ্বালাবার কাজ পরিত্যাগ করার হুকুম দিতে পারেন। কোন সময় নিজের এক ইংগিতে তিনি অগ্নিকুণ্ডকে ফুল বাগানে পরিণত করতে পারেন। এ অস্বাভাবিক নিয়মের ব্যত্যয় তাঁর রাজ্যে প্রতিদিন হয় না। কোন বড় রকমের তাৎপর্যবহ শিক্ষা ও প্রয়োজনের খাতিরেই হয়ে থাকে। কিন্তু নিয়মমাফিক যেসব জিনিস প্রতিদিন দেখতে আমরা অভ্যস্ত সেগুলোকে কোনক্রমেই এর স্বপক্ষে যুক্তি হিসেবে খাড়া করা যেতে পারে না যে, সেগুলোর

وَ قَالَ إِنَّهَا اتَّخَنْ تَرْ مِنْ دُونِ اللهِ أَوْ ثَانًا "مَّودةً بَيْنِكُرْ فِي اللهِ أَوْ ثَانًا "مَّودةً بَيْنِكُرْ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

षात तम तनाना, <sup>85</sup> "তোমता मूनियात षीवत्न তো षाञ्चारक वाम मिरा মृर्जिश्वलाकि निष्कात्मत स्पी थीजि-जालावामात साधार्य भतिन्छ करत निरार । <sup>88</sup> किंचु कियायण ते कियायण करत कियायण । <sup>88</sup> किंचु कियायण करत किन टायायण कर्मिक प्राप्त कियायण कर्मिक प्राप्त कार्य क्षिक प्राप्त कार्य क्षिक प्राप्त कार्य करत क्षिक प्राप्त कार्य कार्य करत कार्य कार कार्य कार कार्य का

মধ্যে তাঁর শক্তি আবদ্ধ হয়ে গেছে এবং নিয়ম বিরোধী কোন ঘটনা আল্লাহর হকুমেও সংঘটিত হতে পারে না।

- 8০. এর মধ্যে ইমানদারদের জন্য এ মর্মে নিদর্শন রয়েছে যে, হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম পরিবার, বংশ, জাতি ও দেশের ধর্ম পরিত্যাগ করে যে সত্য জ্ঞানের ভিত্তিতে তিনি শির্কের অসারতা ও তাওহীদের সত্যতা জানতে পেরেছিলেন তারই অনুসরণ করেন। আবার এ মর্মেও নিদর্শন রয়েছে যে, তিনি নিজ জাতির হঠকারিতা ও কঠোর জাতীয় স্বার্থ প্রীতি ও বিদ্বেষ অগ্রাহ্য করে তাকে মিথ্যার পথ থেকে সরিয়ে আনার ও সত্য গ্রহণ করার জন্য অনবরত প্রচার কার্য চালিয়ে যেতে থাকেন। তাছাড়া এ ব্যাপারেও নিদর্শন রয়েছে যে, তিনি আগুনের ভ্যাবহ শান্তি মেনে নিতে প্রস্তুত হয়ে যান এবং সত্য ও ন্যায়ের পথ পরিহার করতে প্রস্তুত হননি। নিদর্শন এ ব্যাপারেও রয়েছে যে, মহান আশ্লাহ হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামকেও পরীক্ষার পুলসেরাত পার না করিয়ে ছাড়েননি। আবার এ ব্যাপারেও যে, হযরত ইবরাহীমকে আল্লাহ যে পরীক্ষার সমুখীন করেন তাতে তিনি সাফল্যের সাথে উত্তীর্ণ হন, তবেই আল্লাহর সাহায্য তাঁর জন্য আসে এবং এমন অলৌকিক পদ্ধতিতে আসে যে, জ্বলন্ত অগ্নিকৃও তাঁর জন্য ঠাণ্ডা করে দেয়া হয়।
- 8). বক্তব্যের ধারাবাহিকতা থেকে বৃঝা যায়, জাগুনের মধ্য থেকে নিরাপদে বের হয়ে আসার পর হযরত ইবরাহীম (আ) লোকদেরকে একথা বলেন।

৪২. অর্থাৎ তোমরা আল্লাহর প্রতি আন্গত্যের পরিবর্তে মৃতিপূজার ভিত্তিতে নিজেদের সামাজিক জীবন গড়ে তুলেছো। এ ব্যবস্থা দুনিয়ার জীবনের সীমানা পর্যন্ত তোমাদের জাতীয় সন্তাকে একত্র করে রাখতে পারে। কারণ এখানে সত্য–মিথ্যা নির্বিশেষে যে কোন আকীদার ভিত্তিতে লোকেরা একত্র হতে পারে। আর যত বড় মিথ্যা ও বিভ্রান্তিকর আকীদার ভিত্তিতেই যে কোন ঐক্য ও সমাজ গড়ে উঠুক না কেন তা পারস্পরিক বন্ধুত্ব, আত্মীয়তা, ভ্রাতৃত্ব ও জন্যান্য সকল ধর্মীয়, সামাজিক, তামাদ্দুনিক, অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক সম্পর্ক প্রতিষ্ঠার মাধ্যম হতে পারে।

৪৩. অর্থাৎ মিথ্যা আকীদার ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত তোমাদের এ সামাজিক কাঠামো আখেরাতে প্রতিষ্ঠিত থাকতে পারে না। সেখানে পারস্পরিক প্রীতি-ভালোবাসা, সহযোগিতা, আত্মীয়তা এবং আকীদা-বিশ্বাস ও কামনা-বাসনার কেবলমাত্র এমন ধরনের সম্পর্ক বজায় থাকতে পারে যা দ্নিয়ায় এক আল্লাহর বন্দেগী এবং সৎকর্মশীলতা ও আল্লাহভীতির ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত হয়। কৃফরী ও শির্ক এবং ভূল পথ ও কৃপথের সাথে জড়িত যাবতীয় সম্পর্ক সেখানে ছিন্ন হয়ে যাবে। সকল ভালোবাসা শত্রুতায় পরিণত হবে। সমস্ত প্রদ্ধা–ভক্তি ঘৃণায় রূপান্তরিত হবে। পিতা–পুত্র, স্বামী–স্ত্রী, পীর–মুরীদ পর্যন্ত একে অন্যের ওপর লানত বর্ষণ করবে এবং প্রত্যেকে নিজের গোমরাহীর দায়–দায়িত্ব অন্যের ঘাড়ে চাপিয়ে বলবে, এই জালেম আমাকে ধ্বংস করেছে, কাজেই একে দিগুণ শাস্তি দেয়া হোক। একথা ক্রআনের বিভিন্ন স্থানে বলা হয়েছে। যেমন স্বুরা যুখরুফে বলা হয়েছে:

َلاَ خِلاَّءُ يَوْمَنُو بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدَّ الاَّ الْمُتَّقِيْنَ "বন্ধুরা সেদিন পরস্পরের শক্ত হয়ে যাবে, মুন্তাকীরা ছাড়া।" (৬৭ আয়াড) সূরা আ'রাফে বলা হয়েছে ঃ

كُلُّمَا دَخَلَتُ أُمَّةً لَّعْنَتُ أَخْتَهَا ﴿ حَتَّى اذَا ادًا رَكُوا فَيْهَا جَمِيْعًا وَالْمَا وَكُلُّ وَأَنْ فَالْتِهِمْ عَذَابًا ضَعْفًا مِنَ النَّارِ قَالَتُ أُخْرُهُمْ لِأُولُهُمْ رَبَّنَا هُولُا وَ أَضَلُّونَا فَالْتِهِمْ عَذَابًا ضَعْفًا مِنَ النَّارِ "প্ৰত্যেকটি দল যখন জাহারামে প্ৰবেশ করবে তখন তার কাছের দলের প্রতি লানত বর্ষণ করতে প্রবেশ করবে, এমনকি শেষ পর্যন্ত যখন সবাই সেখানে একত্র হয়ে যাবে তখন প্রত্যেক পরবর্তী দল পূর্ববর্তী দলের পক্ষে বলবে : হে আমাদের রব ! এ লোকেরাই আমাদের পথভষ্ট করে, কাজেই এদেরকে বিশুণ আগুনের শস্তি দিন।"

সূরা আহ্যাবে বলা হয়েছে ঃ

وَقَالُوْا رَبَّنَا إِنَّا اَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَاضَلُوْنَا السَّبِيْلاَ رَبَّنَا أُتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِوَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيْرًا ٠ وَوَهَبْنَا لَهُ اِشْخَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعْلَنَا فِي ذُرِيَّتِهِ النَّبُوّةَ وَالْحِتْبَ وَاتَيْنَهُ آجُرَةً فِي النَّنْيَاءَوَ اِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصِّلِحِيْنَ۞

আর আমি তাকে ইসহাক ও ইয়াকুব (এর মতো সন্তান) দান করি<sup>৪৭</sup> এবং তার বংশধরদের মধ্যে রেখে দিই নবৃওয়াত ও কিতাব<sup>৪৮</sup> এবং তাকে দুনিয়ায় এর প্রতিদান দিই আর আথেরাতে সে নিশ্চিতভাবেই সৎকর্মশীলদের অন্তরভুক্ত হবে।<sup>৪৯</sup>

"আর তারা বলবে, হে আমাদের রব। আমরা নিজেদের সরদারদের ও বড়দের আনুগত্য করেছি এবং তারা আমাদের বিপথগামী করেছে। হে আমাদের রব। তুমি তাদেরকে দিগুণ শাস্তি দাও এবং তাদের ওপর বড় রকমের লানত বর্ষণ করো।"

(৬৭–৬৮ স্বায়াত)

88. বজবোর বিন্যাস থেকে প্রতীয়মান হয় যে, যখন হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালাম আগুন থেকে বের হয়ে আসেন এবং তিনি ওপরে উল্লেখিত কথাগুলো বলেন, তখন সমগ্র সমবেত জনতার মধ্য থেকে একমাত্র হযরত লৃত (আ) তাঁর আনুগত্য গ্রহণ করার কথা ঘোষণা করেন। হতে পারে সে সময় আরো বহলোক মনে মনে হযরত ইবরাহীমের সত্যতা বীকার করে থাকবে। কিন্তু সমগ্র জাতি ও রাইের পক্ষ থেকে ইবরাহীমের সত্যতা বীকার করে থাকবে। কিন্তু সমগ্র জাতি ও রাইের পক্ষ থেকে ইবরাহীমের দীনের বিরুদ্ধে যে ক্রোধ ও আক্রোণ প্রবণতার প্রকাশ সে সময় সবার চোথের সামনে হয়েছিল তা প্রত্যক্ষ করে কোন ব্যক্তি এ ধরনের ত্য়ংকর সত্য মেনে নেবার এবং তার সাথে সহযোগিতা করার সাহস করতে পারেনি। এ সৌভাগ্য মাত্র এক ব্যক্তিরই হয়েছিল এবং তিনি হচ্ছেন হয়রত ইবরাহীমেরই ভাতিজা হয়রত লৃত (আ)। শেষে তিনি হিজরাতকালেও নিজের চাচা ও চাচীর (হয়রত সারাহ) সহযোগী হয়েছিলেন।

অথানে একটি সন্দেহ দেখা দেয় এবং এ সন্দেহটি নিরসন করার প্রয়োজন রয়েছে। অর্থাৎ এক ব্যক্তি প্রশ্ন করতে পারে যে, তাহলে এ ঘটনার পূর্বে কি হ্যরত লৃত কাফের ও মুশরিক ছিলেন এবং জাগুন থেকে হ্যরত ইবরাহীমের নিরাপদে বের হয়ে জাসার জলৌকিক কাণ্ড দেখার পর তিনি সমানের নিয়ামত লাভ করেন? যদি একথা সত্য হয়ে থাকে, তাহলে নবুওয়াতের জাসনে কি এমন কোন ব্যক্তি সুমাসীন হতে পারেন যিনি পূর্বে মুশরিক ছিলেন? এর জবাব হচ্ছে, কুরজান এখানে المرابطة আন্তর্গাল ব্যবহার করেছে। এ থেকে জনিবার্য হয়ে ওঠে না যে, ইতিপূর্বে হ্যরত লৃত বিশ্ব-জাহানের প্রভ্রুজালাহকে না মেনে থাকবেন বা তাঁর সাথে জন্য মাবুদদেরকেও শরীক করে থাকবেন বরং এ থেকে কেবলমাত্র এতটুকুই প্রমাণিত হয় যে, এ ঘটনার পর তিনি হ্যরত ইবরাহীমের রিসালাতের সত্যতা শ্বীকার করেন এবং তাঁর জানুগত্য গ্রহণ করেন। সমানের

وَلُوْطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَا ثُوْنَ الْفَاحِشَةَ لَ مَا سَبَقَكُمْ فِي الْمِفَا مِنْ أَحْلٍ مِنَ الْعُلَمِيْنَ ﴿ اَئِنَّكُمْ لَتَا ثُونَ الرِّجَالَ وَتَقَطَعُونَ السِّبِيْلَ \* وَنَا تُونَ فِي نَادِيْكُمُ الْمُنْكُولُ فَهَا كَانَ جَوَابَ قُومِهِ إِلَّا اَنْ قَالُوا الْتِنَا بِعَنَ ابِ اللهِ إِنْ كُنتَ مِنَ الصِّرِقِيْنَ ﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْ إِ الْهُ إِنْ كُنتَ مِنَ الصِّرِقِيْنَ ﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْ إِ الْهُفِيرِيْنَ ﴿ فَا اللهِ إِنْ كُنتَ مِنَ الصِّرِقِيْنَ ﴿ وَقَالَ رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْ إِ الْهُفِيرِيْنَ ﴿ فَا لَا مَنْ إِلَا اللهِ اللهِ إِنْ كُنتُ مِنَ الصَّرِقِيْنَ ﴿ وَقَالَ رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْ إِ الْهُفِيرِيْنَ ﴾

আর জামি লৃতকে পাঠাই<sup>40</sup> যখন সে তার সম্প্রদায়কে বলনো, "তোমরা তো এমন জন্নীল কাজ করছো যা তোমাদের পূর্বে বিশ্ববাসীদের মধ্যে কেউ করেনি। তোমাদের অবস্থা কি এ পর্বায়ে পৌছে গেছে যে, তোমরা পুরুষদের কাছে যাচ্ছো,<sup>45</sup> রাহাজানি করছো এবং নিজেদের মজলিসে খারাপ কাজ করছো?"<sup>42</sup> তারপর তার সম্প্রদায়ের কাছে এ ছাড়া আর কোন জবাব ছিল না যে, তারা বলনো, "নিয়ে এসো আল্লাহর আযাব যদি তুমি সত্যবাদী হও।" লৃত বললো, "হে আমার রব। এ বিপর্যয় সৃষ্টিকারী লোকদের বিরুদ্ধে আমাকে সাহায্য করো।"

সাথে যখন লাম (४) শব্দ ব্যবহার করা হয় তখন এর অর্থ হয় কোন ব্যক্তির কথা মেনে নেয়া এবং তার আনুগত্য করা। হতে পারে হযরত লৃত তখন ছিলেন একজন উঠতি বয়সের তরুণ এবং সচেতনভাবে নিজের চাচার শিক্ষার সাথে তিনি এ প্রথমবার পরিচিত হবার এবং তাঁর রিসালাভ সম্পর্কে জানার সুযোগ লাভ করে থাকবেন।

- ৪৫. অর্থাৎ আমার রবের জন্য হিজরাত করছি। এখন আমার রব আমাকে যেখানে নিয়ে যাবেন আমি সেখানে যাবো।
- ৪৬. অর্থাৎ তিনি আমাকে সহায়তা দান ও হেফাজত করার ক্ষমতা রাখেন এবং আমার পক্ষে তিনি যে ফায়সালা করবেন তা বিজ্ঞজনোচিতই হবে।
- 8৭. হযরত ইসহাক (আ) ছিলেন তাঁর পুত্র এবং হযরত ইয়াকৃব ছিলেন পৌত্র। এখানে হযরত ইবরাহীমের (আ) জন্যান্য পুত্রদের উল্লেখ না করার কারণ হচ্ছে এই যে, ইবরাহীম সন্তানদের মাদ্য়ানী শাখায় কেবলমাত্র হযরত শো'আইব আলাইহিস সালামই নবুওয়াত লাভ করেন এবং ইসমাদলী শাখায় মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবুওয়াত লাভ পর্যন্ত আড়াই হাজার বছরে আর কোন নবী আসেননি। পক্ষান্তরে হযরত ইসহাক আলাইহিস সালাম থেকে যে শাখাটি চলে তার মধ্যে একের পর এক হযরত ইসা আলাইহিস সালাম পর্যন্ত নবুওয়াত ও কিতাবের নিয়ামত প্রদন্ত হতে থাকে।
- ৪৮. হযরত ইবরাহীমের (আ) পরে যেসব নবীর আবির্ভাব হয় সবাই এর মধ্যে এসে গেছেন।

وَلَهَّا جَاءَن رُسُلُنَا إِبْرُ هِيْمَ بِالْبُشْرِى "قَالُوْۤ اِنَّا مُهْلِكُوْۤ ا اَهْلِ هٰنِ \* الْقَرْيَةِ ، إِنَّ اَهْلَهَا كَانُوْا ظَلِمِيْنَ فَ قَالَ إِنَّ فِيْهَا لُوْطًا ، قَالُوْا نَحُنُ اَعْلَمُ بِهَنْ فِيْهَا رَفَّ لَنُنَجِّيَنَّهُ وَاَهْلَهُ إِلَّا اَهْرَاتَهُ فَيْ كَانَتُ مِنَ الْغَيْرِيْنَ ﴿

### ८ इन्कृ'

षात यथन षामात প্রেরিতগণ ইবরাহীমের কাছে সুসংবাদ নিয়ে পৌছুলা, <sup>৫৩</sup> তারা তাকে বলগো, "षामता এ জনপদের লোকদেরকে ধ্বংস করে দেবো, <sup>৫৪</sup> এর অধিবাসীরা বড়ই জাগেম হয়ে গেছে।" ইবরাহীম বলগো "সেখানে তো পৃত আছে।" তারা বলগো, "আমরা ভাগোভাবেই জ্বানি সেখানে কে কে আছে, আমরা তাকে ও তার পরিবারবর্গকৈ রক্ষা করবো তার স্বীকে ছাড়া;" সে ছিল পেছনে অবস্থানকারীদের অন্তরভুক্ত। <sup>৫৬</sup>

৪৯. এখানে একথা বলাই উদ্দেশ্য যে, ব্যবিলনের যেসব শাসক, পণ্ডিত ও পুরোহিত হযরত ইবরাহীম আলাইহিস সালামের দাওয়াতকে হেয়প্রতিপন্ন করতে চেয়েছিল এবং সেখানকার যে সকল মুশরিক অধিবাসী চোখ বন্ধ করে এ জালেমদের আনুগত্য করেছিল তারা সবাই দুনিয়ার বৃক থেকে বিলৃত্ত হয়ে গেছে এবং এমনভাবে বিলৃত্ত হয়ে গেছে যে, আজ দুনিয়ার কোথাও তাদের কোন নাম নিশানাও নেই। কিন্তু যে ব্যক্তিকে আল্লাহর কালেমা বৃলন্দ করার অপরাধে তারা জ্বালিয়ে পুড়িয়ে ছাই করে দিতে চেয়েছিল এবং শেষ পর্যন্ত যাকে সহায়—সমলহীন অবস্থায় মদেশভূমি ত্যাগ করতে হয়েছিল তাঁকে আল্লাহ এমন সফলতা দান করেন যে, চার হাজার বছর থেকে দুনিয়ার বৃকে তাঁর নাম সমুজ্জ্বল রয়েছে এবং কিয়ামত পর্যন্ত থাকবে। দুনিয়ার সকল মুসলমান, খৃষ্টান ও ইহদী রবুল আলামীনের সেই খলীল তথা বন্ধুকে একযোগে নিজেদের নেতা বলে স্বীকার করে। এ চল্লিশ'শ বছরে দুনিয়া একমাত্র সেই পাক—পবিত্র ব্যক্তি এবং তাঁর সন্তানদের থেকেই যা কিছু হিদায়াতের আলাক বর্তিকা লাভ করতে পেরেছে। আথেরাতে তিনি যে মহাপুরস্কার লাভ করবেন তাতো তাঁর জন্য নির্ধারিত হয়েই আছে কিন্তু এ দুনিয়ায়ও তিনি যে মর্যাদা লাভ করেছেন তা দুনিয়ায় বৈষয়িক স্বার্থ উদ্ধার প্রচেষ্টায় জীবনপাতকারীদের একজনও আজ পর্যন্ত লাভ করতে পারেনি।

৫০. ত্লনামূলক অধ্যয়নের জন্য দেখুন সূরা আল আ'রাফ, ১০; হুদ, ৭; আল হিজর, ৪-৫; আল আরিয়া, ৫; আল শু'আরা, ৯; আন নাম্ল, ৪; আস্ সাফ্ফাত, ৪ ও আল কামার, ২ রুকু'।

৫১. অর্থাৎ তাদের সাথে যৌন কর্মে লিঙ হচ্ছো, যেমন সূরা আ'রাফে বলা হয়েছে ঃ

"তোমরা যৌন কামনা পূর্ণ করার জন্য মহিলাদেরকে বাদ দিয়ে পুরুষদের কাছে গিয়ে থাকো।"

৫২. অর্থাৎ এ অশ্রীল কাজটি লুকিয়ে চাপিয়েও করো না বরং প্রকাশ্যে নিজেদের মজলিসে পরস্পরের সামনে করে থাকো। একথাটিই সূরা আন নাম্লে এভাবে বলা হয়েছে ঃ

\*তোমরা কি এমনই বিগড়ে গিয়েছো যে, প্রকাশ্যে দর্শকমণ্ডলীর সমক্ষেই অশ্লীল কাজ করে থাকো?"

- ৫৩. সূরা হৃদ ও সূরা হিজ্রে এর যে বিস্তারিত বর্ণনা এসেছে তা হচ্ছে এই যে, লৃতের জাতির ওপর আযাব নাযিল করার জন্য যেসব ফেরেশতাকে পাঠানো হয়েছিল তারা প্রথমে হযরত ইবরাহীমের কাছে হাজির হন এবং তাঁকে হযরত ইসহাকের এবং তাঁর পর হযরত ইয়াকৃবের জনোর সুসংবাদ দেন তারপর বলেন, লৃতের জাতিকে ধ্বসে করার জন্য আমাদের পাঠানো হয়েছে।
- ৫৪. "এ জনপদ" বলে লৃত জাতির সমগ্র এলাকাকে বুঝানো হয়েছে। হয়রত ইবরাহীম (আ) এ সময় ফিলিন্তিনের জাবরুন (বর্তমান আল খলীল) শহরে থাকতেন। এ শহরের দক্ষিণ-পূর্ব দিকে কয়েক মাইল দ্রে মরুসাগরের (Dead Sea) অংশ রয়েছে। সেখানে পূর্বে বাস করতো লৃত জাতির লোকেরা এবং বর্তমানে এ সমগ্র এলাকা রয়েছে সাগরের পানির তলায়। এ এলাকাটি নিম্ভূমির দিকে অবস্থিত এবং জাবরুনের উঁচ্ উঁচ্ পর্বতগুলো থেকে পরিষ্কার দেখা যায়। তাই ফেরেশতারা সেদিকে ইণ্ডগত করে হয়রত ইবরাহীমকে বলেন, "আমরা এ জনপদটি ধ্বংস করে দেবো।" (দেখুন সূরা আশ্ শু'আরা, ১১৪ টীকা)
- ৫৫. সূরা হ্দে এ কাহিনীর প্রারম্ভিক অংশ এভাবে বর্ণনা করা হয়েছে, প্রথমে হয়রত ইবরাহীম (আ) ফেরেশ্তাদেরকে মানুষের আকৃতিতে দেখে ভয় পেয়ে যান। কারণ এ আকৃতিতে ফেরেশতাদের আগমন কোন ভয়াবহ অভিযানের পূর্বাভাস দেয়। তারপর যখন তাঁরা তাঁকে সুসংবাদ দান করেন এবং তাঁর ভীতি দূর হয়ে যায় তখন তিনি বুঝতে পারেন যে, ল্তের জাতি হচ্ছে এ অভিযানের লক্ষ। তাই সে জাতির জন্য তিনি কর্নণার আবেদন জানাতে থাকেন ঃ

فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيْمَ الرَّوْعُ وَجَاءَ ثَهُ الْبُشْرَى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوَطْ إِنَّ الِبرَاهِيْمَ لَحَلِيْمٌ أَوَّاهُ مُّذِيْبٌ

কিন্তু তাঁর এ আবেদন গৃহীত হয়নি এবং বলা হয় এ ব্যাপারে এখন আর কিছু বলো না। তোমার রবের ফায়সালা হয়ে গেছে এ আয়াবকে এখন আর ফেরানো যাবে নাঃ وَلَهَ أَنْ جَاءَ فَ رُسُلُنَا لُوْطًا سِنَى بِهِرْ وَضَاقَ بِهِرْ ذَرْعًا وَقَالُوْا لا تَحَفُ وَلا تَحْزَن تُ إِنَّا مُنَجُّوْكَ وَاهْلَكَ إِلَّا امْرَاتكَ كانَث مِنَ الْغَيِرِينَ ﴿ إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى اَهْلِ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزًا سِّيَ السَّمَاءِ بِهَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿ وَلَقَلْ تَرَكْنَا مِنْهَ آلِيةً بَيِّنَةً لِقَوْ إِيَّعْقِلُونَ ﴿

তারপর যখন আমার প্রেরিতগণ লৃতের কাছে পৌছুলো তাদের আগমনে সে অত্যন্ত বিব্রত ও সংকুচিত হৃদয় হয়ে পড়লো।<sup>৫৭</sup> তারা বললো, "তয় করো না এবং দুঃখও করো না।<sup>৫৮</sup> আমরা তোমাকে ও তোমার পরিবারবর্গকে রক্ষা করবো, তোমার স্ত্রীকে ছাড়া, সে পেছনে অবস্থানকারীদের অন্তরভুক্ত। আমরা এ জনপদের লোকদের ওপর আকাশ থেকে আযাব নাবিল করতে যাচ্ছি তারা যে পাপাচার করে আসছে তার কারণে।" আর আমি সে জনপদের একটি সুস্পষ্ট নিদর্শন রেখে দিয়েছি<sup>৫৯</sup> তাদের জন্য যারা বৃদ্ধি খাটিয়ে কাজ করে।

يَّا اِبْرَهِ يَهُ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءً أَمْرُ رَبَّكَ وَانِّهُمْ أُتِيْهِمْ عَذَابُ غَيْرُ مَرْدُوْدِ-

এ জবাবের মাধ্যমে হযরত ইবরাহীম আলাইছিস সালাম যখন বুঝতে পারেন সৃত জাতির জন্য জার কোন অবকাশের আশা নেই তখনই তাঁর মনে জাগে হযরত লৃতের চিন্তা। তিনি যা বলেন তা এখানে উদ্ধৃত হয়েছে। তিনি বলেন "সেখানে তো লৃত রয়েছে।" অর্থাৎ এ আয়াব যদি লৃতের উপস্থিতিতে নাযিল হয় তাহলে তিনি ও তাঁর পরিবারবর্গ তা থেকে কেমন করে নিরাপদ থাকবেন।

৫৬. এ মহিলা সম্পর্কে সূরা তাহরীমে (১০ আয়াত) বলা হয়েছে : হয়রত লৃতের এই স্ত্রী তাঁর প্রতি বিশস্ত ছিল না। এ জন্য তার ব্যাপারে এ ফায়সালা করা হয় যে, একজন নবীর স্ত্রী হওয়া সম্বেও তাকে আযাবের মধ্যে নিক্ষেপ করা হবে।

সম্ভবত হিজরাত করার পর হযরত লৃত জর্দান এলাকায় বসতি স্থাপন করে থাকবেন এবং তখনই তিনি এ জাতির মধ্যে বিয়ে করে থাকবেন। কিন্তু তাঁর সাহচর্যে জীবনের একটি বিরাট অংশ পার করে দেবার পরও এ মহিলা ঈমান আনেনি এবং তার সকল সহান্ভৃতি ও আকর্ষণ নিজের জাতির ওপরই কেন্দ্রীভৃত থাকে। যেহেতু জাল্লাহর কাছে জাত্মীয়তা ও রক্ত সম্পর্কের কোন গুরুত্ব নেই, প্রত্যেক ব্যক্তির ব্যাপারে ফায়সালা হয় তার ঈমান ও চরিত্রের ভিত্তিতে, তাই নবীর স্ত্রী হওয়ায় তার কোন লাভ হয়নি। তার পরিণাম তার স্বামীর অনুরূপ হয়নি বরং যে জাতির ধর্ম ও চরিত্র সে গ্রহণ করে রেখেছিল তার অনুরূপ হয়।

পে. এ বিব্রতবোধ ও সংকৃচিত হাদয় হবার কারণ এই ছিল যে, ফেরেশতারা উঠিতি বয়সের সুন্দর ও সূঠাম দেহের অধিকারী তরুণদের রূপ ধরে এসেছিলেন। হযরত লৃত নিজের জাতির চারিত্রিক ও নৈতিক প্রবণতা সম্পর্কে সচেতন ছিলেন। তাই তাদের আসা মাত্রই তিনি পেরেশান হয়ে পড়েছিলেন এ জন্য যে, তিনি যদি এ মেহমানদেরকে অবস্থান করতে দেন তাহলে ঐ ব্যভিচারী জাতির হাত থেকে তাদেরকে রক্ষা করা কঠিন হয়ে পড়বে আর যদি অবস্থান করতে না দেন তাহলে সেটা হবে বড়ই অভদ্র আচরণ। তাছাড়া এ আশংকাও আছে, তিনি যদি এ মুসাফিরদেরকে আশ্রয় না দেন তাহলে অন্য কোথাও তাদের রাত কাটাতে হবে এবং এর অর্থ হবে যেন তিনি নিজেই তাদেরকে নেকড়ের মুখে ঠেলে দিলেন। এর পরের ঘটনা আর এখানে বর্ণনা করা হয়নি। সূরা হৃদ ও কামারে এর বিস্তারিত বিবরণ এসেছে। সেখানে বলা হয়েছে, এ কিশোরদের আগমন সংবাদ শুনে শহরের বহু লোক হয়রত লৃতের গৃহে এসে ভীড় জমালো। তারা ব্যভিচার কর্মে লিপ্ত হবার উদ্দেশে মেহমানদেরকে তাদের হাতে সোপর্দ করার জন্য চাপ দিতে লাগলো।

৫৮. অর্থাৎ আমাদের ব্যাপারে। এরা আমাদের কোঁন ক্ষতি করবে এ ভয়ও করো না এবং এদের হাত থেকে কিভাবে আমাদের বাঁচাবে সে চিন্তাও করো না। এ সময়ই ফেরেশভারা হযরত লৃতের কাছে এ রহস্য ফাঁস করেন যে, ভারা মানুষ নন বরৎ ফেরেশভা এবং এ জাতির ওপর আযাব নাযিল করার জন্য ভাদেরকে পাঠানো হয়েছে। সূরা হৃদে এর বিস্তারিত বিবরণ এভাবে দেয়া হয়েছে, লোকেরা যখন একনাগাড়ে লৃতের গৃহে প্রবেশ করে চলছিল এবং তিনি অনুভব করছিলেন এখন আর কোনক্রমেই নিজের মেহমানদেরকে ভাদের হাত থেকে বাঁচাতে পারবেন না তখন তিনি পেরেশান হয়ে চিৎকার করে বলেনঃ

"হায়। আমার যদি শক্তি থাকতো তোমাদের সোজা করে দেবার অথবা কোন শক্তিশালীর সহায়তা আমি লাভ করতে পারতাম।"

এ সময় ফেরেশ্তারা বলেন ঃ

"হে লৃত। আমরা তোমার রবের প্রেরিত ফেরেশ্তা। এরা কথ্খনো তোমার কাছে পৌছুতে পারবে না।

৫৯. এই সুস্পট্ট নিদর্শনটি হচ্ছে মরন্সাগর। একে লৃত সাগরও বলা হয়। কুরুআন মজীদের বিভিন্ন স্থানে মঞ্জার কাফেরদেরকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে, এই জালেম জাতিটির ওপর তার কৃতকর্মের বদৌলতে যে আযাব নাযিল হয়েছিল তার একটি চিহ্ন আজো প্রকাশ্য রাজপথে বর্তমান রয়েছে। তোমরা সিরিয়ার দিকে নিজেদের বাণিজ্য সফরে যাবার সময় দিনরাত এ চিহ্নটি দেখে থাকো।

খার মাদ্য়ানের দিকে আমি পাঠালাম তাদের ভাই শু'আইবকে। <sup>৬১</sup> সে বললো, "হে আমার সম্প্রদায়ের লোকেরা। আল্লাহর বন্দেগী করো, শেষ দিনের প্রত্যাশী হও<sup>৬২</sup> এবং যমীনে বিপর্যয় সৃষ্টিকারী হয়ে বাড়াবাড়ি করে বেড়িও না।" কিন্তু তারা তাঁর প্রতি মিথা আরোপ করলো। <sup>৬৩</sup> শেষে একটি প্রচণ্ড ভূমিকম্প তাদেরকে পাকড়াও করলো এবং তারা নিজেদের ঘরের মধ্যে<sup>৬৪</sup> মরে পড়ে থাকলো।

আর আদ ও সামৃদকে আমি ধ্বংস করেছি। তারা যেখানে থাকতো সেসব জায়গা তোমরা দেখেছো<sup>৬৫</sup> তাদের কার্যাবলীকে শয়তান তাদের জন্য সৃদৃশ্য বানিয়ে দিল এবং তাদেরকে সোজা পথ থেকে বিচ্যুত করলো অথচ তারা ছিল বুদ্ধি সচেতন।<sup>৬৬</sup>

وَإِنَّاهَا لَبِسَبِيْلِ مُقِيْمٍ (الحجر) وَانِّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِيْنَ وَبِالَّيْلِ (الصافات)

বর্তমান যুগে একথাটি প্রায় নিশ্যতা সহকারেই স্বীকার করে নেয়া হচ্ছে যে, মরুসাগরের দক্ষিণ অংশটি একটি ভয়াবহ ভূমিকম্পজনিত ভূমিধ্বসের মাধ্যমে অন্তিত্ব লাভ করেছে এবং এ ধ্বসে যাওয়া অংশেই অবস্থিত ছিল লৃত জাতির কেন্দ্রীয় নগরী সাদোম (Sodom)। এ অংশে পানির মধ্যে কিছু ভূবত্ত জনপদের ধ্বংসাবশেষও দেখা যায়। সাম্প্রতিক কালে অত্যাধূনিক ভূবুরী সরঞ্জামের সহায়তায় কিছু লোকের নীচে নেমে এসব ধ্বংসাবশেষ অনুসন্ধান প্রচেষ্টা শুরু হয়েছে। কিন্তু এখনো এ প্রচেষ্টাগুলোর ফলাফল জানা যায়নি। (আরো বেশী জানার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরুআর, সূরা শুপারা, ১১৪ টীকা)

৬০. লৃতের জাতির কর্মের শরীয়াতবিহিত শান্তির জন্য দেখুন, 'তাফহীমূল কুরআন' সূরা আ'রাফ, ৬৮ টীকা।

৬১. তুলনামূলক অধ্যয়নের জন্য দেখুন সূরা আ'রাফ, ১১; হুদ, ৮ এবং আশ্ শু'আরা, ১০ রুক্'।

৬২. এর দৃ'টো অর্থ হতে পারে। একটি হচ্ছে, আখেরাতের আগমন কামনা করো।
একথা মনে করো না, যা কিছু াছে ব্যস এ দুনিয়ার জীবন পর্যন্তই এবং এরপর আর
এমন কোন জীবন নেই যেখানে তোমাদের নিজেদের যাবতীয় কাজ-কর্মের হিসেব দিতে
হবে এবং তার পুরস্কার ও শাস্তি লাভ করতে হবে। দিতীয় অর্থ হচ্ছে, এমন কাজ করো
যার ফলে তোমরা আথেরাতে ভালো পরিণতি লাভের আশা করতে পারো।

৬৩. অর্থাৎ একথা স্বীকার করলো না যে, আল্লাহর রসূল হযরত শু'আইব (আ), যে শিক্ষা তিনি দিচ্ছেন তা আল্লাহর পক্ষ থেকে এসেছে এবং একে না মানলে তাদেরকে আল্লাহর আযাবের সমুখীন হতে হবে।

৬৪. ঘর বলতে এখানে এই জাতি যে এলাকায় বসবাস করতো সেই সমগ্র এলাকাকে বুঝানো হয়েছে। একথা সুস্পষ্ট, যখন পুরোপুরি একটি জাতির কথা আলোচনা করা হচ্ছে তখন তার দেশই তার ঘর হতে পারে।

৬৫. আরবের যেসব এলাকায় এ দু'টি জাতির বসতি ছিল আরবের প্রতিটি শিশুও তা জানতো। দক্ষিণ আরবের যেসব এলাকা বর্তমানে আহকাফ, ইয়ামন ও হাদ্রা মাউত নামে পরিচিত প্রাচীনকালে সে এলাকাগুলোতে ছিল আদ জাতির বাস। আরবের লোকেরা একথা জানতো। হিজাযের দক্ষিণ অংশে রাবেগ থেকে আকাবাহ পর্যন্ত এবং মদীনা ও খায়বর থেকে তাইমা ও তাবুক পর্যন্ত সমগ্র এলাকা আজো সামৃদ জাতির ধ্বংসাবশেষে পরিপূর্ণ দেখা যায়। ক্রজান নাথিল হবার যুগে এ ধ্বংসাবশেষগুলোর অবস্থা বর্তমানের তুলনায় আরো কিছু বেশী সুস্পষ্ট থেকে থাকবে।

৬৬. অর্থাৎ অজ্ঞ ও মূর্য ছিল না। তারা ছিল তদানীন্তন যুগের শ্রেষ্ঠ সুসভ্য ও প্রগতিশীল লোক। নিজেদের দুনিয়ার কার্যাবলী সম্পাদন করার ব্যাপারে তারা পূর্ব জ্ঞান, বৃদ্ধিমন্তা ও বিচক্ষণতার পরিচয় দিতো। তাই একথা বলা যাবে না যে, শয়তান তাদের চোখে ঠুলি বেঁধে দিয়ে এবং বৃদ্ধি বিনষ্ট করে দিয়ে নিজের পথে টেনে নিয়ে গিয়েছিল। বরঞ্চ তারা ঠাণ্ডা মাথায় ভেবে চিন্তে ও খোলা চোখে শয়তান যে পথ দেখিয়েছিল এবং যে পথে তারা বড়ই লাভ ও ভোগের সদ্ধান পেয়েছিল সে পথে পাড়ি জমিয়েছিল এবং এমন পথ পরিহার করেছিল যা তাদের কাছে নীরস, বিশ্বাদ এবং নৈতিক বিধি–নিষেধের বেড়াজালে আবদ্ধ হবার কারণে কষ্টকর মনে হচ্ছিল।

৬৭. অর্থাৎ পালিয়ে আল্লাহর পাকড়াও থেকে আত্মরক্ষা করার ক্ষমতা ছিল না। আল্লাহর কৌশল ব্যর্থ করে দেবার ক্ষমতা তাদের ছিল না।

৬৮. অর্থাৎ আদ ছাতি। তাদের ওপর অবিরাম সাত রাত ও আট দিন পর্যন্ত ভয়াবহ ভূফান চলতে থাকে। (সূরা আল হাক্কাহ, ৭ আয়াত)

- ৬৯. অর্থাৎ সামৃদ।
- ৭০. অর্থাৎ কারুন।
- ৭১. ফেরাউন ও হামান।

१२. थ পर्यस्र रामव कारिनी छनात्ना रामा मिश्रामात वर्कातात मार्क हिन मू'ि। একদিকে এগুলো মু'মিনদেরকে শোনানো হয়েছে, যাতে তারা হিমতহারা, ভগ্ন হাদয় ও হতাশ না হয়ে পড়ে এবং বিপদ ও সংকটের কঠিন আবর্তেও ধৈর্য, সহিষ্ণুতা ও দৃঢ়তা সহকারে সত্য ও ন্যায়ের ঝাণ্ডা উটু করে রাখে এবং আল্লাহর ওপর আস্থা রাখে যে, শেষ পর্যন্ত তাঁর সাহায্য অবশ্যই এসে যাবে, তিনি দ্বালেমদেরকে লাঞ্ছিত করবেন এবং সত্যের याणा উচু করে দেবেন। অন্যদিকে এগুলো এমন জালেমদেরকেও গুনানো হয়েছে যারা তাদের ধারণা মতে ইসলামী আন্দোলনকে সমূলে উচ্ছেদ করে দেবার জন্য সর্বাত্মক প্রচেষ্টায় নিয়োজিত ছিল। তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে যে, তোমরা আল্লাহর সংযম ও সহিষ্ণুতার তুল অর্থ গ্রহণ করছো। তোমরা আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বকে একটি **प्रताक्षक ताक्षञ्च मर्रन करत्राहा। তোমাদের य**ि এখन পর্যন্ত বিদ্রোহ, সীমালংঘন, জুলুম, নিপীড়ন ও অসৎকাজের জন্য পাকড়াও না করা হয়ে থাকে এবং সংশোধিত হবার জন্য অনুগ্রহ করে দীর্ঘ অবকাশ দেয়া হয়ে থাকে, তাহলে তোমরা নিজে নিজেই একথা মনে করে বসো না যে, এখানে আদতে কোন ইনসাফকারী শক্তিই নেই এবং এ ভুখণ্ডে नागामरीनजात जनस्कान भर्यस यात्रह जारे कता त्यरंज भातत्व। এ विद्यासि **भा**रेस ডোমাদেরকে এমন-পরিণতির সম্মুখীন করবেই ইতিপূর্বে নৃহের জাতি, লৃতের জাতি ও ত'জাইবের জাতি যার সমুখীন হয়েছিল, আদ ও সামৃদ জাতিকে যার মুখোমুখি হতে হয়েছিল এবং কারান ও ফেরাউন যে পরিণতি স্বচক্ষে দেখে নিয়েছিল।

مَثَلُ الَّذِيْ الَّخَنُ وَامِنْ دُونِ اللهِ آوَلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكُبُوتِ لِمَّا الْعَنْكُبُوتِ لِمَّا الْعَنْكُبُوتِ لِمَا اللهِ الْعَنْكُبُوتِ لَا اللهِ الْعَنْكُبُوتِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

যারা আল্লাহকে বাদ দিয়ে অন্য কাউকে পৃষ্ঠপোষক বানিয়ে নিয়েছে তাদের দৃষ্টান্ত হলো মাকড়সা। সে নিজের একটি ঘর তৈরি করে এবং সব ঘরের চেয়ে বেশী দুর্বল হয় মাকড়সার ঘর। হায় যদি এরা জানতো।<sup>৭৩</sup>

৭৩. ওপরে যুতগুলো জাতির কথা বলা হয়েছে তারা সবাই শিরুকে নিপ্ত ছিল। নিজেদের উপাস্যের ব্যাপারে তাদের আকীদা ছিল : এরা আমাদের সহায়ক সাহায্যকারী ও পৃষ্ঠপোষক (Guardians) এরা আমাদের ভাগ্য ভাংগা গড়ার ক্ষমতা রাখে। এদের পূজা করে এবং এদেরকে মানত ও নজরানা পেশ করে যখন আমরা এদের পৃষ্ঠপোষকতা দাভ করবো তখন এরা আমাদের কাজ করে দেবে এবং সব ধরনের বিপদ–আপদ থেকে আমাদের বাঁচাবে। কিন্তু যেমন ওপরের ঐতিহাসিক ঘটনাবলীতে দেখানো হয়েছে, মহান আল্লাহর পক্ষ থেকে যখন তাদের ধাংসের ফায়সালা করা হয় তখন তাদের উপরোল্রিখিত সমস্ত আকীদা–বিশাস ও ধারণা–কল্পনা ভিত্তিহীন প্রমাণিত হয়। সে সময় তারা যেসব দেব-দেবী, অবতার, অলী, আত্মা, জিন বা ফেরেশতাদের পূজা করতো তাদের একজনও তাদেরকে সাহায্য করতে এগিয়ে আসেনি এবং নিজেদের মিথ্যা আশার ব্যর্থতায় হতান হয়ে তারা মাটির সাথে মিশে গেছে। এসব ঘটনা বর্ণনা করার পর এখন মহান আল্রাহ মুশরিকদেরকে সতর্ক করে দিয়ে বলছেন, বিশ-জাহানের প্রকৃত মালিক ও শাসনকর্তাকে বাদ দিয়ে একেবারে অক্ষম বান্দা ও সম্পূর্ণ কাল্পনিক উপাস্যদের ওপর নির্ভর করে যে আশার আকাশ কুসুম তোমরা রচনা করেছো তার প্রকৃত অবস্থা মাকড়শার জালের চাইতে বেশী কিছু নয়। মাকড়শার জাল যেমন আঙ্গুলের সামান্য একটি টোকাও বরদাশৃত করতে পারে না তেমনি তোমাদের আশার অটালিকাও আল্লাহর ব্যবস্থার সাথে প্রথম সংঘাতেই চুর্ণবিচুর্ণ হয়ে যাবে। তোমরা যে কলনা বিলাসের এমন এক চক্করের মধ্যে পড়ে আছো, এটা নিছক তোমাদের মূর্যতার কারসাজি ছাড়া আর কিছুই নয়। সত্যের যদি সামান্যতম জ্ঞানও তোমাদের থাকতো, তাহলে তোমরা এসব ভিত্তিহীন সহায় ও নির্ভরের ওপর কখনো জীবন ব্যবস্থা গড়ে তুলতে না। সত্য কেবলমাত্র এতটুকুই, এ বিশ-জাহানে ক্ষমতার মালিক একমাত্র রবুল আলামীন ছাড়া আর কেউ নেই এবং একমাত্র তীরই ওপর নির্ভর করা যেতে পারে।

فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوْتِ وَيُوْمِنْ بِا لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَثْقَلَى لَا انْفِصنَامَ لَهَا \* وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ \*

إِنَّ اللهُ يَعْلَمُ مَا يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْ \* وَهُوَ الْعَزِيْزُ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْ \* وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْكَايِّ الْمَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا الْكَايِّ الْعَلِيُ وَنَ فَعَلَمُ اللَّهُ السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِّ \* الله السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِّ فَي الله السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِّ الله السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِي الله السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِي اللهُ وَمِنِينَ \* الله السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِي اللهُ اللهُ وَمِنِينَ \* اللهُ السَّلُوتِ وَالْأَرْضَ بِالْكَتِي اللهُ اللهُ وَمِنْ مِنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

এরা আল্লাহকে বাদ দিয়ে যে জিনিসকেই ডাকে আল্লাহ তাকে খুব ভালোভাবেই জানেন এবং তিনিই পরাক্রান্ত ও জ্ঞানী। <sup>98</sup> মানুষকে উপদেশ দেবার জন্য আমি এ দৃষ্টান্তগুলো দিয়েছি কিন্তু এগুলো একমাত্র তারাই বুঝে যারা জ্ঞান সম্পন্ন। আল্লাহ আসমান ও যমীনকে সত্য–ভিত্তিতে সৃষ্টি করেছেন, <sup>96</sup> প্রকৃতপক্ষে এর মধ্যে একটি নিদর্শন রয়েছে মু'মিনদের জন্য। <sup>98</sup>

"যে ব্যক্তি তাগুতকে (আল্লাহ বিরোধী শক্তিকে) অস্বীকার ও প্রত্যাখ্যান করে এবং আল্লাহর প্রতি ঈমান আনে সে এমন মন্তবৃত নির্ভরকে আঁকড়ে ধরেছে যা কখনো ছিন্ন হবার নয়। বস্তৃত আল্লাহ সবকিছু শোনেন ও জানেন।" (আল বাকারাহ, ২৫৬ আয়াত)

৭৪. অর্থাৎ যেসব জিনিসকে এরা মাবুদে পরিণত করেছে এবং যাদেরকে সহায্যের জন্য জাহবান করে তাদের প্রকৃত স্বরূপ আল্লাহ ভালোভাবেই জানেন। তাদের কোন ক্ষমতাই নেই। একমাত্র আল্লাহই ক্ষমতার মালিক এবং তাঁরই বিচক্ষণ কর্মকৃশলতা ও জ্ঞান এ বিশ্ব–জাহানের ব্যবস্থা পরিচালনা করছে।

এ আয়াতের আর একটি অনুবাদ এও হতে পারে, 'আল্লাহ খুব ভালোভাবেই জানেন, তাঁকে বাদ দিয়ে এরা যাদেরকে ডাকে তারা কিছুই নয় (অর্থাৎ ভিত্তিহীন ও ক্ষমতাহীন) এবং একমাত্র তিনিই পরাক্রম ও জ্ঞানের অধিকারী।

৭৫. অর্থাৎ বিশ-ভাহানের এ ব্যবস্থা সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত, মিথ্যার ওপর নয়। পরিষ্কার মন-মানসিকতা নিয়ে যে ব্যক্তিই এ বিষয়ে চিন্তা-ভাবনা করবে তার কাছে এ কথা সুস্পষ্ট হয়ে যাবে যে, এ পৃথিবী ও আকাশ ধারণা কল্পনার ওপর নয় বরং প্রকৃত সত্য ও বান্তব ঘটনার ওপর দাঁড়িয়ে আছে। প্রত্যেক ব্যক্তি যা কিছু ব্রুবে ও উপলব্ধি করবে এবং নিজের ধারণা ও কল্পনার ভিত্তিতে যে দর্শনই তৈরি করবে তা যে এখানে যথাযথভাবে খাপ খেয়ে যাবে, তার কোন সম্ভাবনাই নেই। এখানে তো একমাত্র এমন জিনিসই সফলকাম হতে এবং স্থিরতা ও প্রতিষ্ঠা লাভ করতে পারে, যা হয় প্রকৃত সত্য ও বান্তব ঘটনার সাথে সামজস্যশীল। বান্তব ঘটনা বিরোধী ধারণা ও অনুমানের ভিত্তিতে যে ইমারতই দাঁড় করানো হবে তা শেষ প্র্যন্ত প্রকৃত সত্যের সাথে সংঘাত বাধিয়ে টুকরো টুকরো হয়ে যাবে। বিশ্ব-জাহানের এ ব্যবস্থা পরিষ্কার সাক্ষ দিচ্ছে যে, এক আল্লাহ্ হচ্ছেন এর স্রষ্টা, এক আল্লাহ্ই এর মালিক ও পরিচালক। এ বান্তব বিষয়টির

# الْتُلُمَّا أَوْحِي إِلَيْكَ مِنَ الْحِتْبِ وَأَقِرِ الصَّلُوءَ إِلَّا الْمُلُوءَ وَاللَّهُ عَلِي الْصَلُوةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكِرِ وَلَنِ كُواللهِ اَحْبُرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ®

৫ রুকু'

(হে নবী।) তোমার প্রতি অহির মাধ্যমে যে কিতাব পাঠানো হয়েছে তা তেলাওয়াত করো এবং নামাষ কায়েম করো,<sup>৭৭</sup> নিশ্চিতভাবেই নামায অশ্লীল ও খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখে।<sup>৭৮</sup> আর আল্লাহর শ্বরণ এর চাইতেও বড় জিনিস।<sup>৭৯</sup> আল্লাহ জানেন তোমরা যা কিছু করো।

বিরুদ্ধে যদি কোন ব্যক্তি এ ধারণা নিয়ে কাজ করতে থাকে যে, এ দুনিয়ার কোন আল্লাহ নেই অথবা এ ধারণা করে চলতে থাকে যে, এর বহু খোদা আছে, যারা মানত ও নজরানার জিনিস খেয়ে নিজেদের ভক্ত-অনুরক্তদের এখানে সবকিছু করার স্বাধীনতা এবং নিচিন্তে নিরাপদে থাকার নিশ্চয়তা দিয়ে দেয়, তাহলে তার এ ধারণার কারণে প্রকৃত সত্যের মধ্যে সামান্যতমও পরিবর্তন ঘটবে না বরং সে নিজেই যে কোন সময় একটি বিরাট আঘাতের সমুখীন হবে।

৭৬. অর্থাৎ পৃথিবী ও আকাশের সৃষ্টির মধ্যে তাওহীদের সত্যতা এবং শির্ক ও নাস্তিক্যবাদের মিথ্যা হবার ওপর একটি পরিষ্কার সাক্ষ-প্রমাণ রয়েছে। কিন্তু এ সাক্ষ প্রমাণের সন্ধান একমাত্র তারাই পায় যারা নবীগণের শিক্ষা মেনে নেয়। নবীগণের শিক্ষা অস্বীকারকারীরা সবকিছু দেখার পরও কিছুই দেখে না।

৭৭. আপাত দৃষ্টিতে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি গুয়া সাল্লামকে সমোধন করা হয়েছে কিন্তু আসলে সমগ্র মুসলিম উমাহকে উদ্দেশ করেই বক্তব্য উপস্থাপন করা হয়েছে। তাদের ওপর সে সময় যেসব জুলুম—নিপীড়ন চালানো হচ্ছিল এবং ইমানের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার জ্বন্য তাদের যেসব কঠিন সমস্যা ও সংকটের মুখোমুখি হতে হচ্ছিল সে সবের মোকাবিলা করার জ্বন্য পিছনের চার রুকৃ'তে অনবরত সবর, দৃঢ়তা ও আল্লাহর প্রতি নির্ভরতার উপদেশ দেবার পর এখন তাদেরকে বাস্তব ব্যবস্থা হিসেবে ক্রজান তেলাওয়াত ও নামায কায়েম করার কথা বলা হচ্ছে। কারণ এ দু'টি জিনিসই মু'মিনকে, এমন সুগঠিত চরিত্র ও উন্নততর যোগ্যতার অধিকারী করে যার সাহায্য্যে সে বাতিলের প্রবল বন্যা এবং দৃষ্কৃতির ভয়াবহ ঝনুঝার মোকাবিলায় গুধু মাত্র টিকে থাকতে নয় বরং তার গতি ফিরিয়ে দিতে পারে। কিন্তু ক্রজান তেলাওয়াত ও নামাযের মাধ্যমে এ শক্তিমানুষ তথনই অর্জন করতে পারে যখন সে ক্রজানের শুধুমাত্র শব্দগুলো পাঠ করেই ক্ষান্ত হয় না বরং তার শিক্ষাগুলোও সঠিকভাবে অনুধাবন করে হাদয়ের প্রতিটি তন্ত্রীতে সেগুলোকে সঞ্চারিত করে যেতে থাকে এবং তার নামায় কেবলমাত্র শারীরিক কসরতের

মধ্যে সীমাবদ্ধ না থেকে তার অন্তরের প্রতিধ্বনি এবং চরিত্র ও কর্মের সক্রিয় শক্তিতে পরিণত হয়। সামনের দিকের বক্তব্যে কুরআন মন্ধীদ নিচ্ছেই নামাযের কার্থবিত গুণ বর্ণনা করছে। আর কুরআন তেলাওয়াতের ব্যাপারে এতটুকু জানা দরকার-যে, মানুষের কন্ঠনালী অতিক্রম করে তার হৃদয়তন্ত্রীতে যে তেলাওয়াত আঘাত হানতে পারে না তা তাকে কুফরীর বন্যা প্রবাহের মোকাবিলায় শক্তি তো দ্রের কথা ঈমানের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার শক্তিও দান করতে পারে না। যেমন হাদীসে একটি দল সম্পর্কে বলা হয়েছে ঃ

يقرأون القران ولا يجاوز حناجرهم ، يمرقون من الدين مروق

السهم من الرمية

"তারা ক্রআন পড়বে কিন্তু ক্রআন তাদের কন্ঠনালীর নীচে নামবে না। তারা দীন থেকে এমনভাবে বের হয়ে যাবে যেমন শর ধনুক থেকে বরে হয়ে যায়।" (বৃখারী, মুসলিম, মুয়ান্তা)

আসলে যে তেলাওয়াতের পরে মানুষের মন-মানস, চিন্তা-চেতনা ও চরিত্র-কর্মনীতিতেও কোন পরিবর্তন আসে না বরং কুরুআন পড়ার পরও কুরুআন যা নিযেধ করে মানুষ তা সব করে যেতে থাকে তা একজন মু'মিনের কুরআন তেলাওয়াত হতেই পারে না। এ সম্পর্কে তো নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সালাম পরিষ্কার বলেন : ما امن بالقران من استحل محارمه कुत्रजात्नत হারামকৃত জিনিসকে যে হালাল করে নিয়েছে সে কুরআনের প্রতি ঈমান আনেনি।" (তিরমিযী এ হাদীসটি উদ্ধৃত করেছে হযরত সুহাইব রূমী রাদিয়াক্লাহ আনহ থেকে) এ ধরনের তেলাওয়াত মানুষের আত্মিক সংশোধন এবং তার আত্মায় শক্তি সঞ্চার করার পরিবর্তে তাকে আল্লাহর মোকাবিলায় আরো বেশী বিদ্রোহী এবং নিজের বিবেকের মোকাবিলায় আরো বেশী নির্লম্ভ করে তোলে। এ অবস্থায় তার মধ্যে চরিত্র বলে কোন জিনিসেরই আর অস্তিত থাকে না। কারণ যে ব্যক্তি কুরুআনকে আল্লাহর কিতাব বলে মেনে নেয়, তা পাঠ করে তার মধ্যে আল্লাহ তাকে কি নির্দেশ দিয়েছেন তা জানতেও থাকে এবং তারপর তাঁর নির্দেশের বিরুদ্ধাচরণ করে যেতে থাকে, তার ব্যাপারটা তো দাঁডায় এমন একজন অপরাধীর মতো যে আইন না জানার কারণে নয় বরং আইন সম্পর্কে ভালোভাবে জানার পর অপরাধ্যলক কান্ধ করে। এ অবস্থাটিকে মহানবী সাক্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম একটি ছোট্ট বাক্যের মধ্য দিয়ে অত্যন্ত চমৎকারভাবে সুম্পষ্ট করে তুলে ধরেছেন ঃ القران حجة لك او عليك "কুরুআন তোমার পক্ষে বা বিপক্ষে প্রমাণ স্বরূপ।" (মুসলিম) অর্থাৎ যদি কুরুআনকে যথাযথভাবে অনুসরণ করে চলা হয় তাহলে তা তোমার জন্য সাক্ষ ও প্রমাণ হবে। দুনিয়া থেকে আখেরাত পর্যন্ত যেখানেই তোমাকে জবাবদিহির সমুখীন হতে হবে সেখানেই তুমি নিজের সাফাই হিসেবে কুরজানকে পেশ করতে পারবে। অর্থাৎ তুমি বলতে পারবে. আমি যা কিছু করেছি এ কিতাব অনুযায়ী করেছি। যদি তোমার কাজ যথার্থই কুরআন অনুযায়ী হয়ে থাকে তাহলে দুনিয়ায় ইসলামের কোন বিচারক তোমাকে শাস্তি দিতে পারবেন না এবং আখেরাতে হাশরের ময়দানেও তোমাকে পাকড়াও করা হবে না। কিন্তু যদি এ কিতাব তোমার কাছে পৌছে গিয়ে থাকে এবং তা পড়ে তুমি জ্বেনে নিয়ে থাকো তোমার রব তোমাকে কি বলতে চান, তোমাকে কোন কাজের হুকুম দেন, কোন কাজ

করতে নিষেধ করেন এবং আবার তৃমি তার বিরোধী কর্মনীতি অবলম্বন করো, তাহলে এ কিতাব তোমার বিরুদ্ধে প্রমাণ হিসেবে দাঁড়িয়ে যাবে। আল্লাহর অদালতে এ কিতাব তোমার বিরুদ্ধে ফৌজদারী মামলাকে আরো বেশী জোরদার করে দেবে। এরপর না জানার ওজর পেশ করে শান্তি থেকে নিষ্কৃতি পাওয়া অথবা হাল্কা শান্তি লাভ করা তোমার জন্য সম্ভব হবে না।

৭৮. নামাযের বহু গুণের মধ্যে এটি একটি বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ গুণ। পরিবেশ ও পরিস্থিতির সাথে সামজস্য রেখে এটিকে সুস্পষ্ট করে এখানে পেশ করা হয়েছে। মঞ্চার বিরুদ্ধ পরিবেশে মুসলমানরা যে প্রচণ্ড বাধার সম্মুখীন হয়েছিলেন তার মোকাবিলা করার জন্য তাদের বস্তুগত শক্তির চাইতে বেশী প্রয়োজন ছিল নৈতিক শক্তির। এ নৈতিক শক্তির উদ্ভব ও তার বিকাশ সাধনের জন্য প্রথমে দু'টি ব্যবস্থা অবলম্বন করার কথা বলা হয়েছে। একটি হচ্ছে কুরজান তেলাওয়াত করা এবং দিতীয়টি নামায কায়েম করা। এরপর এখন এখানে বলা হচ্ছে, নামায কায়েম করা হচ্ছে এমন একটি পদ্ধতি যার মাধ্যমে তোমরা এমনসব দৃষ্টি থেকে মুক্ত হতে পারো ইসলাম গ্রহণ করার পূর্বে যেগুলোভে তোমরা নিজেরাই লিঙ্ক ছিলে এবং যেগুলোতে বর্তমানে লিঙ্ক আছে তোমাদের চারপাশের আরবীয় ও অনারবীয় জাহেলী সমাজ।

এ পর্যায়ে নামাযের এই বিশেষ উপকারিতার কথা বলা হয়েছে কেন্ একটু চিন্তা করলে একথা অতি সহজে অনুধাবন করা যেতে পারে। একথা সুস্পষ্ট যে, নৈতিক দৃষ্কৃতিমুক্ত চরিত্রের অধিকারী লোকেরা এর মাধ্যমে কেবলমাত্র দুনিয়ায় ও আথেরাতেই দাভবান হয় না বরং এর ফলে তারা অনিবার্যভাবে এমন সব লোকদের ওপর ব্যাপক শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করে যারা নানান নৈতিক দৃষ্কৃতির শিকার হয়ে গেছে এবং এসব দৃষ্কৃতির লালনকারী জাহেলিয়াতের পুতিগদ্ধময় অপবিত্র ব্যবস্থাকে প্রতিষ্ঠিত রাখার জন্য সর্বাত্তক প্রচেষ্টা চালাচ্ছে। অশ্লীল ও অসৎকাজ বলতে যেসব দৃষ্ট্তি বুঝায় মানুষের প্রকৃতি সেগুলোকে খারাপ বলে জানে এবং সবসময় সকল জাতি ও সকল সমাজের লোকেরা. কার্যত তারা যতই বিপথগামী হোক না কেন, নীতিগতভাবে সেগুলোকে খারাপই মনে করে এসেছে। কুরআন নাথিন হওয়ার সময় আরবের সমাজ মানসও এই সাধারণ নিয়মের ব্যতিক্রম ছিল না। সে সমাজের লোকেরাও নৈতিকতার পরিচিত দোষ-গুণ সম্পর্কে সচেতন ছিল। তারা অসৎকাজের মোকাবিলায় সৎকাজের মূল্য জানতো। কদাচিত হয়তো এমন কোন লোকও তাদের মধ্যে থেকে থাকবে যে অসংকাজকে ভালো কাজ মনে করে থাকবে এবং ভালো কান্ধকে খারাপ দৃষ্টিতে দেখে থাকবে। এ অবস্থায় এ বিকৃত সমাজের মধ্যে যদি এমন কোন আন্দোলন সৃষ্টি হয় যার সাথে জড়িত হওয়ার সাথে সাথেই সংশ্লিষ্ট সমাজের ব্যক্তিবর্গ নিজেরাই নৈতিক দিক দিয়ে পরিবর্তিত হয়ে যায় এবং নিজেদের চরিত্র ও কর্মকাণ্ডের ক্ষেত্রে নিজেদের সমকালীন লোকদের থেকে সুস্পষ্ট উন্নতি লাভ করে, তাহলে অবশ্যই সে তার প্রভাব বিস্তার না করে থাকতে পারে না। এটা কোনক্রমেই সম্ভবপর ছিল না যে, আরবের সাধারণ লোকেরা অসংকাজ নির্মূলকারী এবং সং ও পবিত্র-পরিচ্ছর মানুষ গঠনকারী এ আন্দোলনের নৈতিক প্রভাব মোটেই অনুভব করবে না এবং এর মোকাবিলায় নিছক জাহেলিয়াত প্রীতির অন্তসারশূন্য গ্লোগানের ভিত্তিতে এমনসব লোকদের সাথে সহযোগিতা করে যেতে থাকবে যারা নিজেরাই নৈতিক

দৃষ্ঠতিতে লিগু ছিল এবং জাহেলিয়াতের যে ব্যবস্থা শত শত রছর থেকে সে দৃষ্ঠতিগুলো লালন করে চলছিল তাকে প্রতিষ্ঠিত রাখার জন্য সংগ্রাম চালিয়ে যাচ্ছিল। এ কারণেই ক্রজান এ অবস্থায় মুসলমানদের বস্তৃগত উপকরণাদি ও শক্তিমন্তা সংগ্রহ করার পরামর্শ দেবার পরিবর্তে নামায কায়েম করার নির্দেশ দিছে। এর ফলে মৃষ্টিমেয় মানুষের এ দলটি এমন চারিত্রিক শক্তির অধিকারী হবে যার ফলে তারা মানুষের মন জ্বয় করে ফেলবে এবং তীর ও তরবারির সাহায্য ছাড়াই শক্রকে পরাজিত করবে।

এ আয়াতে নামাযের যে গুণ বর্ণনা করা হয়েছে তার দৃ'টি দিক রয়েছে। একটি ভার অনিবার্য গুণ। অর্থাৎ সে অশ্রীল ও খারাপ কাজ থেকে মানুযকে বিরত রাখে। আর বিতীয়টি তার কার্থথিত গুণ। অর্থাৎ নামায আদায়কারী কার্যক্ষেত্রে অশ্রীল ও খারাপ কান্ধ থেকে নিজেকে বিরত রাখুক। বিরত রাখার ব্যাপারে বলা যায়, নামায জবশ্যই এ কাজ করে। যে ব্যক্তিই নামাযের ধরনের ব্যাপারে সামান্য চিন্তা করবে সে-ই স্বীকার করবে, মান্যকে খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখার জন্য যত ধরনের ব্রেক লাগানো সম্ভব তার মধ্যে সবচেয়ে বেশী কার্যকর ব্রেক নামাযই হতে পারে। এরচেয়ে বড় প্রভাবশালী নিরোধক আর কী হতে পারে যে, মানুষকে প্রতিদিন পাঁচবার আল্লাহকে শর্ণ করার জন্য আহ্বান করা হবে এবং তার মনে একথা জাগিয়ে দেয়া হবে যে, তুমি এ দুনিয়ায় স্বাধীন ও ষেচ্ছাচারী নও বরং এক আল্লাহর বান্দা এবং তোমার আল্লাহ ইচ্ছেন তিনি যিনি তোমার প্রকাশ্য ও গোপন সকল কান্ধ এমনকি তোমার মনের ইচ্ছা ও সংকল্পও জানেন এবং এমন একটি সময় অবশ্যই আসবে যখন তোমাকে আল্লাহর সামনে হাজির হয়ে নিজের যাবতীয় কাজের জবাবদিহি করতে হবে। তারপর কেবলমাত্র একথা স্বরণ করিয়ে দিয়ে ক্ষান্ত থাকলে চলবে না বরং কার্যত প্রত্যেক নামাযের সময় যাতে লুকিয়ে লুকিয়েও সে আল্লাহর কোন হকুম অমান্য না করে তার অনুশীলনও করতে হবে। নামাযের জন্য ওঠার পর থেকে শুরু করে নামায খতম করা পর্যন্ত মানুষকে অনবরত এমনসব কাজ করতে হয় যেগুলো করার সময় সে আল্লাহর হকুম মেনে চলছে অথবা তার বিরুদ্ধাচরণ করছে একথা সে এবং তার আল্লাহ ছাড়া তৃতীয় কোন সন্তা জানতে পারে না। যেমন, যদি করো অযু তেঙ্গে গিয়ে থাকে এবং সে নামায পড়তে দাঁড়ায়, তাহলে তার যে অযু নেই একথা সে এবং আল্লাহ ছাড়া আর কে-ই বা জানতে পারবে। মানুষ যদি নামাযের নিয়তই না করে এবং বাহ্যত রুকু', সিজদা ও উঠা-বসা করে নামাজের সূরা-কেরাত, দোয়া-দর্মদ ইত্যাদি পড়ার পরিবর্তে নিরবে গজন পড়তে থাকে তাহলে সে যে আসলে নামায পড়েনি সে এবং আল্লাহ ছাড়া আর কে এ রহস্য উদ্ঘাটন করতে পারবে? এ সত্ত্বেও যখন মান্য শরীর ও পোশাকের পবিত্রতা ও পরিচ্ছনতা অর্জন থেকে গুরু করে নামাযের আরকান ও সূরা–কেরাত–দোয়া–দরূদ পর্যন্ত সবকিছু সম্পন্ন করে আল্লাহ নির্ধারিত বিধান অন্যায়ী প্রতিদিন পাঁচবার নামায পড়ে তখন তার অর্থ এই দাঁড়ায় যে, এ নামাযের মাধ্যমে প্রতিদিন কয়েকবার তার বিবেকে প্রাণ সঞ্চার করা হচ্ছে, তার মধ্যে দায়িত্বের অনুভূতি সৃষ্টি করা হচ্ছে, তাকে দায়িত্বশীল মানুষে পরিণত করা হচ্ছে এবং যে আইনের প্রতি সৈ ঈমান এনেছে তা মেনে চলার জন্য বাইরে কোন শক্তি থাক বা না থাক এবং বিশ্ববাসী তার কাজের অবস্থা জানুক বা না জানুক নিজের আনুগত্য প্রবণতার প্রভাবাধীনে গোপনে ও প্রকাশ্যে সকল অবস্থায় সে সেই আইন মেনে চলবে—কার্যত তাকে এরি অনুশীলন করানো হচ্ছে।

এ দৃষ্টিতে বিচার করলে একথা মেনে নেয়া ছাড়া উপায় থাকে না যে, নামায কেবলমাত্র মানুষকে অশ্লীল ও অসংকান্ধ থেকেই বিরত রাখে না বরং আসলে দুনিয়ায় দিতীয় এমন কোন অনুশীলন পদ্ধতি নেই যা মানুষকে দুষ্কৃতি থেকে বিরত রাখার ক্ষেত্রে এত বেশী প্রভাবশালী ভূমিকা পালন করতে পারে। এখন প্রশ্ন থেকে যায়, মানুষ নিয়মিত নামায পড়ার পর কার্যতও দুকৃতি থেকে দূরে থাকে কি না। জবাবে বলা যায়, এটা নির্ভর করে যে ব্যক্তি আত্মিক সংশোধন ও পরি<mark>শুদ্ধির অনুশীলন</mark> করছে তার ওপর। সে যদি এ থেকে উপকৃত হবার সংকল্প করে এবং এ জন্য প্রচেষ্টা চালায়, তাহলে নামায়ের সংশোধনমূলক প্রভাব তার ওপর পড়বে। অন্যথায় দ্নিয়ার কোন সংশোধন ব্যবস্থা এমন ব্যক্তির ওপর কার্যকর হতে পারে না যে তার প্রভাব গ্রহণ করতে প্রস্তুতই নয় অথবা জেনে বুঝে তার প্রভাবকে দূরে সরিয়ে দিতে থাকে। এর দৃষ্টান্ত যেমন দেহের পরিপৃষ্টি ও প্রবৃদ্ধি হচ্ছে খাদ্যের অনিবার্য বিশেষত্ব। কিন্তু এ ফল তখনই লাভ করা সম্ভবপর হতে পারে যথন মানুষ তাকে শরীরের ষণশে পরিণত হবার সুযোগ দেবে। যদি কোন ব্যক্তি প্রত্যেক বারে খাবার পরে বমি করে সমস্ত খাবার বের করে দিতে থাকে তাহলে এ ধরনের আহার তার জন্য মোটেই উপকারী হতে পারে না। এ ধরনের কোন ব্যক্তিকে দৃষ্টান্ত হিসেবে দেখিয়ে যেমন একথা বলা চলে না যে, খাদ্য দ্বারা দেহের পরিপৃষ্টি হয় না। কারণ, দেখা যাচ্ছে অমুক ব্যক্তি আহার করার পরও শুকিয়ে যাচ্ছে। এভাবে এমন একজন নামাযী যে অসংকাজ করে যেতেই থাকে, তার দৃষ্টান্ত পেশ করেও একথা বলা যেতে পারে না যে, নামায অসংকাজ থেকে বিরত রাখে না। কারণ, ওমুক ব্যক্তি নামায় পড়ার পরও খারাপ কাজ করে। এ ধরনের নামায়ী সম্পর্কে তো একথা বলাই বেশী যুক্তিযুক্ত হবে যে, সে আসলে নামায় পড়ে না যেমন যে ব্যক্তি আহার করে বমি করে তার সম্পর্কে একথা বলা বেশী যুক্তিযুক্ত যে. সে ভাসলে ভাহার করে না।

ঠিক একথাই বিভিন্ন হাদীসে নবী সাল্লাল্লাহ জালাইহি ওয়া সাল্লাম এবং জনেক নেতৃস্থানীয় সাহাবী ও তাবেদগণ থেকে উদ্ভূত হয়েছে। ইমরান ইবনে হসাইন বর্ণনা করেন, নবী সাল্লাল্লাছ জালাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন : من لم تنه مسلات الفحشاء والمنكر فلا مسلاة ك বার নামায তাকে জন্লীল ও খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখেনি তার নামাযই হয়নি।" (ইবনে জাবী হাতেম) ইবনে জাব্বাস রো) নবী সাল্লাল্লাছ জালাইহি ওয়া সাল্লামের এ উক্তি উদ্ভূত করেছেন যে,

من لم تنسهه صلوته عن القحشاء والمنكر لم يزدد بها من الله

"যার নামায ানকে অশ্রীল ও খারাপ কাজ থেকে বিরত রাখেনি তাকে তার নামায জাল্লাহ থেকে জারো দূরে সরিয়ে দিয়েছে।" (ইবনে জাবী হাতেম ও তাবারানী)

হাসান বাসরী (র) একই বিষয়বস্তু সুম্বলিত হাদীস নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম থেকে মুরসাল রেওয়ায়াতের মাধ্যমে বর্ণনা করেছেন। (ইবনে জারীর ও বাইহাকী) ইবনে মাসউদ (রা) থেকে নবী করীমের (সা) এ উক্তি উদ্ধৃত হয়েছে ঃ وَلاَ تُجَادِلُوْ اَهْلَ الْحِتْبِ اِلَّابِالَّتِي هِيَ اَحْسُ ﴾ إِلَّا الَّذِينَ فَي اَحْسُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ

षात्र<sup>५०</sup> ऎछम পদ্ধতিতে ছাড়া षाश्चल किंठात्वत माथि विजर्क करता ना<sup>५५</sup> जत्व जामत मर्था याता षालम<sup>५२</sup> जामत्वत वर्ता, "षामता ঈमान এনেছি षामामित প্রতি या পাঠানো হয়েছে তার প্রতি এবং তোমাদের প্রতি যা পাঠানো হয়েছিল তার প্রতিও, षामामित ইলাহ ও তোমাদের ইলাহ একজনই এবং षामता তাঁরই षाদেশ পালনকারী। १५७

لا صلوة لمن لم يطع الصلوة وطاعة الصلوة أن تنهى عن الفحشاء والمنكر

\*যে ব্যক্তি নামাযের আনুগত্য করেনি তার নামাযই হয়নি আর নামাযের আনুগত্য হচ্ছে, মানুষ অশ্লীল ও খারাপ কান্ধ থেকে বিরত থাকবে।" (ইবনে জারীর ও ইবনে আবী হাতেম)

একই বক্তব্য সর্থনিত একাধিক উক্তি হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা), হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে আরাস (রা), হাসান বাসরী, কাতাদাহ, আ'মাশ ও আরো অনেকের থেকে উদ্ধৃত হয়েছে। ইমাম জাফর সাদেক বলেন, যে ব্যক্তি তার নামায় কবুল হয়েছে কিনা একথা জানতে চায় তার দেখা উচিত তার নামায় তাকে জন্মীল ও খারাপ কাজ থেকে কি পরিমাণ বিরত রেখেছে। যদি নামাযের বাধা দেবার পর সে খারাপ কাজ করা থেকে বিরত হয়ে থাকে, তাহলে তার নামায় কবুল হয়ে গেছে। (রহুল মা'আনী)

٩৯. এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে। এক, আল্লাহর যিকির (অর্থাৎ নামায) এর চেয়ে বড়। এর প্রভাব কেবল নেতিবাচকই নয়। শুধুমাত্র অসৎকাজ থেকে বিরত রেখেই সে ক্ষান্ত থাকে না। বরং সামনে অগ্রসর হয়ে সে সৎকাজে উৎসাহিত এবং সুকৃতি সম্পাদনের ক্ষেত্রে অগ্রবর্তী হবার জন্য মানুযকে উদ্যোগী করে। দ্বিতীয় অর্থ হচ্ছে, আল্লাহর শ্বরণ নিজেই অনেক বড় জিনিস, সর্বপ্রেষ্ঠ কাজ। মানুযের কোন কাজ এর চেয়ে বেশী ভালো নয়। এর তৃতীয় অর্থ হচ্ছে, তোমার আল্লাহকে শ্বরণ করার চাইতে আল্লাহর ডোমাকে শ্বরণ, করা অনেক বেশী বড় জিনিস। কুরআনে মহান আল্লাহ বলেন ঃ করেণ করা অনেক বেশী বড় জিনিস। কুরআনে মহান আল্লাহ বলেন ঃ তিন্টি আর্থ আ্লাহকে শ্বরণ করবো অন্যথ আল্লাহকে শ্বরণ করবে তথন অবশ্যই আল্লাহও তাকে শ্বরণ করবেন। আর বান্দার আল্লাহকে শ্বরণ করার ত্লনায় আল্লাহর বান্দাকে শ্বরণ করা অনেক বেশী উচ্মানের। এ তিনটি অর্থ ছাড়া আরো একটি

সৃষ্ণ অর্থও এখানে হয়। হযরত আবৃদ দার্দা রাদ্মাল্লাহু আনহুর সমানিতা স্ত্রী এ অর্থটি বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেছেন, আল্লাহর স্মরণ নামায পর্যন্ত সীমাবদ্ধ নয় বরং তার সীমানা এর চাইতেও বহুদূর বিস্তৃত। যখন মানুষ রোযা রাখে, যাকাত দেয় বা অন্য কোন সৎকাজ করে তখন অবশ্যই সে আল্লাহকে স্মরণই করে, তবেই তো তার দ্বারা ঐ সৎকাজটি সম্পাদিত হয়। অনুরূপতাবে যখন কোন ব্যক্তি কোন অসৎকাজ করার সুযোগ পাওয়ার পর তা থেকে দূরে থাকে তখন এটাও হয় আল্লাহর স্মরণেরই ফল। এ জন্য জাল্লাহর স্মরণ একজন মু'মিনের সমগ্র জীবনে পরিব্যাও হয়।

৮০. উল্লেখ্য, সামনের দিকে অগ্রসর হয়ে এ সূরায় হিজরাত করার নির্দেশ দেয়া হচ্ছে। সে সময় হাবৃশাই ছিল মুসলমানদের পক্ষে হিজরাত করে যাবার জন্য একমাত্র নিরাপদ জায়গা। আর হাবশায় সে সময় ছিল খৃষ্টানদের প্রাধান্য। তাই আহলে কিতাবের মুখোমুখি হলে দীনের ব্যাপারে তাদের সাথে কোন্ ধরনের ও কিভাবে আলাপ আলোচনা করতে হবে আয়াতগুলোতে সেসব উপদেশ দেয়া হয়েছে।

৮১. অর্থাৎ বিতর্ক ও আলাপ—আলোচনা উপযুক্ত যুক্তি—প্রমাণ সহকারে, তদ্র ও শালীন ভাষায় এবং বুঝবার ও বুঝাবার তাবধারায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে করতে হবে। এর ফলে যার সাথে আলোচনা হয় তার চিন্তার সংশোধন হবে। প্রচারকের চিন্তা করা উচিত, তিনি শ্রোতার হৃদয় দুয়ার উন্মুক্ত করে সত্যকথা তার মধ্যে বসিয়ে দেবেন এবং তাকে সঠিক পথে আনবেন। একজন পাহ্লোয়ানের মতো তার লড়াই করা উচিত নয়, যার উদ্দেশ্যই হয় প্রতিপক্ষকে হারিয়ে দেয়া। বরং একজন ডাক্তারের মতো তাকে সবসময় উদ্বিগ্থ থাকতে হবে, যিনি তার রোগীর চিকিৎসা করার সময় একথাকে গুরুত্ব দেন যে, তাঁর নিজের কোন ভূলের দরুন রোগীর রোগ যেন আরো বেশী বেড়ে না যায় এবং সর্বাধিক কম কষ্ট সহ্য করে যাতে তাঁর রোগীর রোগ নিরাময় হওয়া সম্ভব হয় এ জন্য সর্বাত্মক প্রচেষ্টা চালিয়ে যান। পরিস্থিতির সাথে সামজ্রস্য রেখে আহলি কিতাবের সাথে বিতর্ক—আলোচনা করার ব্যাপারে এ নির্দেশ দেয়া হয়। কিন্তু এটা কেবলমাত্র বিশেষভাবে আহলি কিতাবদের জন্য নয় বরং দীনের প্রচারের ক্ষেত্রে এটি একটি সাধারণ নির্দেশ। কুর্জান মন্ধীদের বিভিন্ন স্থানে এর উল্লেখ রয়েছে। যেমন ঃ

أَدْعُ الْى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هي آحْسَنُ -

"আহবান করো নিজের রবের পথের দিকে প্রজ্ঞা ও উৎকৃষ্ট উপদেশের মাধ্যমে এবং লোকদের সাথে উত্তম পদ্ধতিতে বিতর্ক–আলোচনা করো।" (আন নাহল, ১২৫)

وَلاَ تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ اِذْفَعْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ فَاذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَةُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلَيَّ حَمَيْمٌ -

"সৃকৃতি ও দৃষ্কৃতি সমান নয়। (বিরোধীদের আক্রমণ) প্রতিরোধ করো উৎকৃষ্ট পদ্ধতিতে। তুমি দেখবে এমন এক ব্যক্তি যার সাথে তোমার শত্রুতা ছিল সে এমন হয়ে গেছে যেমন তোমার অন্তরংগ বন্ধু।" (হা–মীম আসৃ সাজদাহ, ৩৪) اَدُفَعْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ السِّيَئَةَ \* نَحْنُ اَعَلَمُ بِمَا يَصِفُونَ "ত্মি উত্তম পদ্ধতিতে দৃক্তি নির্মৃল করো। আমি জানি (তোমার বিরুদ্ধে) তারা যেসব কিছু তৈরি করে।" (আল মৃ'মিন্ন, ৯৬)

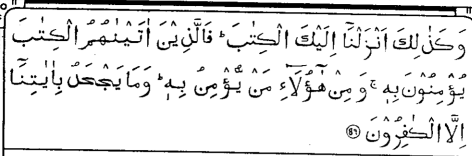
خُد الْعَفْوَ وَأَمُر بِالْعُرُفِ وَآعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِيْنَ وَامًّا يَنْزَغَنُّكَ مِنَ الشُّيُطُنِ نَزْعٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ -

"ক্ষমার পথ অবলয়ন করো, ভালো কাজ করার নির্দেশ দাও এবং মৃখদেরকে এড়িয়ে চলো। আর যদি (মুখে মুখে জবাব দেবার জন্য) শয়তান তোমাকে উস্কানী দেয় তাহলে আল্লাহর আশ্রয় চাও।" (আল আ'রাফ, ১৯৯–২০০)

৮২. অর্থাৎ যারা জুলুমের নীতি অবলয়ন করে তাদের সাথে তাদের জুলুমের প্রকৃতি বিবেচনা করে তিরু নীতিও অবলয়ন করা যেতে পারে। এর অর্থ হচ্ছে, সবসময় সব অবস্থায় সব ধরনের লোকদের মোকাবিলায় নরম ও সুমিষ্ট স্বভাবের হয়ে থাকলে চলবে না। যেন মানুষ সত্যের আহবায়কের ভদ্রতাকে দুর্বলতা ও অসহায়তা মনে না করে বসে। ইসলাম তার অনুসারীদেরকে অবশ্যই ভদ্রতা, বিনয়, শালীনতা ও যুক্তিবাদিতার শিক্ষা দেয় কিন্তু হীনতা ও দীনতার শিক্ষা দেয় না। তাদেরকে প্রত্যেক জালেমের জুলুমের সহজ শিকারে পরিণত হবার শিক্ষা দেয় না।

৮৩. এ বাক্যগুলোতে মহান আল্লাহ নিজেই উৎকৃষ্ট পদ্ধতিতে বিতর্ক-আলোচনার পথ-নির্দেশ দিয়েছেন। সত্য প্রচারের দায়িত্ব যারা গ্রহণ করেছেন তাদের এ পদ্ধতি অবশ্বন করা উচিত। এখানে শেখানো হয়েছে, যে ব্যক্তির সাথে তোমাকে বিতর্ক করতে হবে তার উ্রষ্টতাকে আলোচনার সূচনা বিন্দৃতে পরিণত করো না। বরং সত্য ও ন্যয়-নীতির যে অংশংগুলো তোমার ও তার মধ্যে সমভাবে বিরাজ করছে সেগুলো থেকে আলোচনা শুরু করো। অর্থাৎ বিরোধীয় বিন্দু থেকে আলোচনা শুরু না করে ঐক্যের বিন্দু থেকে আলোচনা শুরু করে। অর্থাৎ বিরোধীয় বিন্দু থেকে আলোচনা শুরু করে। তারপর সেই সর্বসমত বিষয়াবলী থেকে যুক্তি পেশ করে শ্রোতাকে একথা বুঝাবার চেষ্টা করতে হবে যে, তোমার ও তার মধ্যে যেসব বিষয়ে বিরোধ রয়েছে সেগুলোতে তোমার অভিমত সর্বসমত ভিত্তিগুলোর সাথে সামজ্বস্য রাখে এবং তার অভিমত হচ্ছে তার বিপরীতধর্মী।

এ প্রসংগে মনে রাখতে হবে, আহুলি কিতাব আরবের মুশরিকদের মতো অহী, রিসালাত ও তাওঁইাদ অস্বীকারকারী ছিল না। বরং তারা মুসলমানদের মতো এ সত্যগুলা স্বীকার করতো। এ মৌলিক বিয়য়গুলোর ব্যাপারে ঐকমত্য পোষণ করার পর যদি তাদের মধ্যে মতবিরোধের বড় কোন ভিত্তি হতে পারতো তাহলে তা হতো এই যে, তাদের কাছে যেসব আসমানী কিতাব এসেছে মুসলমানরা সেগুলো মানছে না এবং মুসলমানদের নিজেদের কাছে যে আসমানী কিতাব এসেছে তাদেরকে তার প্রতি ঈমান আনার দাওয়াত দিছে আর তা গ্রহণ না করলে তাদেরকে কাফের গণ্য করছে। বিরোধের জন্য এটি খুবই শক্তিশালী ভিত্তি হতে পারতো। কিত্তু মুসলমানদের অবস্থান ছিল এ থেকে সম্পূর্ণ আলাদা। আহিলি কিতাবের কাছে যেসব কিতাব ছিল সেসবকেই তারা সত্য বলে মানতো এবং এ



(হে নবী) আমি এভাবেই তোমার প্রতি কিতাব নাযিল করেছি,<sup>৮৪</sup> এ জন্য যাদেরকে আমি প্রথমে কিতাব দিয়েছিলাম তারা এতে বিশ্বাস করে<sup>৮৫</sup> এবং এদের অনেকেও এতে বিশ্বাস করছে<sup>৮৬</sup> আর আমার আয়াত একমাত্র কাফেররাই অস্বীকার করে।<sup>৮৭</sup>

সংগে মুহামাদ সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লামের প্রতি যে অহী নাফিল হয়েছিল তার প্রতি তারা ঈমান এনেছিল। এরপর কোন্ যুক্তিসংগত কারণে আহলি কিতাব এক আল্লাহরই নাফিল করা একটি কিতাব মানে এবং অন্যটি মানে না একথা বলার দায়িত্ব ছিল তাদের নিজেদেরই। এ জন্য আল্লাহ এখানে মুসলমানদের নির্দেশ দিয়েছেন, যখনই আহলি কিতাবদের মুখোমুখি হবে সবার আগে তাদের কাছে ইতিবাচকভাবে নিজেদের এ অবস্থানটি তুলে ধরো। তাদেরকে বলো, তোমরা যে আল্লাহকে মানো আমরাও তাঁকেই মানি এবং আমরা তাঁর হকুম পালন করি। তাঁর পক্ষ খেকে যে বিধান, নির্দেশ ও শিক্ষাবলীই এসেছে, তা তোমাদের ওখানে বা আমাদের এখানে যেখানেই আসুক না কেন, সেসবের সামনে আমরা মাথা নত করে দেই। আমরা তো হকুমের দাস। দেশ, জাতিও বংশের দাস নই। আল্লাহর হকুম এক জায়গায় এলে আমরা মেনে নেবো এবং এই একই আল্লাহর ছকুম অন্য জায়গায় এলে আমরা তা মানবো না, এটা আমাদের রীতি নয়। একথা কুরআন মজীদের বিভিন্ন স্থানে বার বার বলা হয়েছে। বিশেষ করে আহলি কিতাবের সাথে সংগ্রিষ্ট ক্ষেত্রগুলাতে তো জোর দিয়ে এ বিষয়টি বর্ণনা করা হয়েছে। যেমন দেখুন, সূরা আল বাকারার ৪, ১৩৬, ১৭৭; আলে ইমরানের ৮৪; আন্ নিসার ১৩৬, ১৫০–১৫২, ১৬২–১৬৪ এবং আশ্ শুরার ১৩ আয়াত।

৮৪. এর দু'টি অর্থ হতে পারে। এক, যেভাবে পূর্ববর্তী নবীগণের প্রতি আমি কিতাব নাযিল করেছিলাম ঠিক তেমনিভাবে এ কিতাব তোমার প্রতি নাযিল করেছি। দুই, আমি এই শিক্ষা সহকারেই একে নাযিল করেছি যে, আমার পূর্ববর্তী কিতাবগুলো অস্বীকার করে নয় বরং সেগুলো সব স্বীকার করে নিয়েই একে মানতে হবে।

৮৫. পূর্বাপর বিষয়বস্তু নিজেই একথা জানিয়ে দিচ্ছে যে, এখানে সমস্ত আহলি কিতাবের কথা বলা হয়েনি। বরং এমন সব আহলি কিতাবের কথা বলা হয়েছে যারা আল্লাহর কিতাবের সঠিক জ্ঞান ও উপলব্ধি অর্জন করতে সক্ষম হয়েছিলেন। যারা কেবলমাত্র এ কিতাব বহনকারী চতুম্পদ জীবের মতো নিছক কিতাবের বোঝা বহন করে বেড়াতেন না বরং প্রকৃত অর্থেই ছিলেন কিতাবধারী। তাদের সামনে যখন আল্লাহর পক্ষ থেকে পূর্ববর্তী কিতাবগুলোকে সত্যায়িত করে এ শেষ কিতাবটি এলো তখন তারা কোন

وَمَا كُنْتَ تَتْلُوْا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ حِتْبٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِيْنِكَ إِذًا لَّارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ بَلْ هُوَ الْتَّ بَيِّنْتُ فِي صُّدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَلُ بِالْيِنَّ اللَّا الظِّلْمُونَ ﴿

(হে নবী) ইতিপূর্বে তুমি কোন কিতাব পড়তে না এবং স্বহস্তে লিখতেও না, যদি এমনটি হতো, তাহলে মিখ্যাচারীরা সন্দেহ পোষণ করতে পারতে। bb আসলে এগুলো হচ্ছে উজ্জ্বল নিদর্শন এমন লোকদের মনের মধ্যে যাদেরকে জ্ঞান দেয়া হয়েছে bb এবং জালেমরা ছাড়া আর কেউ আমার আয়াত অস্বীকার করে না।

প্রকার জিদ, হঠকারিতা ও সংকীর্ণ স্বার্থ প্রীতির আশ্রয় নিলেন না এবং তাকেও ঠিক তেমনি আন্তরিকতা সহকারে স্বীকার করে নিলেন যেনন পূর্ববর্তী কিতাবগুলোকে স্বীকার করতেন।

৮৬. "এদের" শব্দের মাধ্যমে আরববাসীদের প্রতি ইর্থণিত করা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে, সত্যপ্রিয় লোকেরা, তারা আহলি কিতাব বা অ–আহলি কিতাব যারাই হোক না কেন, সর্বত্রই এর প্রতি ঈমা**ন আ**নছে।

৮৭. এখানে তাদেরকে কাঞের বলা হয়েছে যারা নিজেদের সংকীর্ণ স্বার্থ প্রীতি ত্যাগ করে সত্য কথা মেনে নিতে প্রস্তুত নয়। অথবা যারা নিজেদের প্রবৃত্তির কামনা–বাসনা ও অবাধ স্বাধীনতার ওপর বিধি–নিষেধ আরোপ করার ব্যাপারে পিছটান দেয় এবং এরি ভিত্তিতে সত্য অস্বীকার করে।

৮৮. এটি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের নব্ওয়াতের সপক্ষে একটি যুক্তি। ইতিপূর্বে সূরা ইউনুস ও সূরা কাসাসে এ যুক্তি আলোচিত হয়েছে (দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, সূরা ইউনুস, ২১ টীকা এবং সূরা কাসাস, ৬৪ ও ১০৯ টীকা। এ বিষয়বস্ত্র আরো বিস্তারিত ব্যাখ্যার জন্য তাফহীমূল কুরআন, সূরা নাহল, ১০৭; বনী ইসরাঈল, ১০৫; আল মু'মিনুন, ৬৬; আল ফুরকান, ১২ এবং আশু শ্রা, ৮৪ টীকাগুলো অধ্যয়নও সহায়ক হবে।।

এ আয়াতে যুক্তির ভিত্তি হচ্ছে, নবী সাত্রাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম ছিলেন নিরক্ষর। তাঁর স্বদেশবাসী ও আত্মীয়–বান্ধবগণ, যাদের মধ্যে তিনি শৈশব থেকে প্রৌঢ়ত্ব পর্যন্ত জীবনকাল অতিবাহিত করেছিলেন, সবাই ভালোভাবে জানতো তিনি সারা জীবন কখনো কোন বই পড়েননি এবং কলম হাতে ধরেননি। এ সত্য ঘটনাটি পেশ করে মহান আলাহ বলছেন, এটি একথার সৃস্পষ্ট প্রমাণ যে, আসমানী কিতাবসমূহের শিক্ষাবলী, পূর্ববর্তী নবীগণের অবস্থা, বিভিন্ন ধর্ম ও দীনের আকীদা–বিশাস, প্রাচীন জাতিসমূহের ইতিহাস এবং সভ্যতা, সংস্কৃতি ও মানবিক জীবন যাপনের গুরুত্বপূর্ণ বিষয়াবলী সম্পর্কে যে গভীর ও ব্যাপক জ্ঞানের প্রকাশ এ নিরক্ষর নবীর কণ্ঠ থেকে হচ্ছে তা তিনি অহী ছাড়া অন্য

وَقَالُوا لَوْلَا انْزِلَ عَلَيْهِ النَّ مِنْ رَبِّهِ \* قُلُ اِنَّهَا الْالنَّ عِنْ اللهِ \* وَ اِنَّهَا اَلَا لَا لَكُ اللَّهِ فَا اللهُ وَ اِنَّهَا اَلَا لَكُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَي اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللل

এরা বলে, "কেনই বা এই ব্যক্তির ওপর নিদর্শনাবলী অবতীর্ণ করা হয়নি<sup>৯০</sup> এর রবের পক্ষ থেকে?" বলো, "নিদর্শনাবলী তো রয়েছে আল্লাহর কাছে এবং আমি কেবলমাত্র পরিষারভাবে সতর্ককারী।" আর এদের জন্য কি এ (নিদর্শন) যথেষ্ট নয় যে, আমি তোমার প্রতি কিতাব নাযিল করেছি, যা তাদেরকে পড়ে শুনানো হয়?<sup>৯১</sup> আসলে যারা ঈমান আনে তাদের জন্য এর মধ্যে রয়েছে রহমত ও নসিহত।<sup>৯২</sup>

কোন উপায়ে অর্জন করতে পারতেন না। যদি তিনি লেখাপড়া জেনে থাকতেন এবং লোকেরা কথনো তাঁকে বই পড়তে এবং অধ্যয়ন ও গবেষণা করতে দেখতো তাহলে তো অবশ্যই বাতিলপন্থীদের জন্য এ ধরনের সন্দেহ পোষণ করার কোন ভিত্তি থাকতো যে, এসব জ্ঞান অহীর মাধ্যমে নয় বরং জাগতিক মেধা, প্রচেষ্টা ও পরিপ্রমের মাধ্যমে অর্জিত হয়েছে। কিন্তু তাঁর নিরক্ষরতা তো তাঁর সম্পর্কে নামমাত্র কোন সন্দেহ পোষণ করার সুযোগ ও ভিত্তিও অবশিষ্ট রাখেনি। এখন নিছক হঠকারিতা ছাড়া তাঁর নব্ওয়াত ক্রেরীকার করার আর এমন কোন কারণই নেই যাকে কোন পর্যায়েও যুক্তিসঙ্গত বলা যেতে পারে।

৮৯. অর্থাৎ একজন নিরক্ষরের পক্ষে কুরজানের মতো একটি কিতাব পেশ করা এবং সহসা এমনসব অসাধারণ বিশ্বয়কর ঘটনাবলীর প্রকাশ ঘটানো যেগুলাের জন্য পূর্বাহে প্রস্তৃতি গ্রহণ করার কোন উদ্যোগ আয়াজন কথনা কারো চােখে পড়েনি, এগুলােই বৃদ্ধিমান ও বিচক্ষণ লােকদের দৃষ্টিতে তাঁর নবুওয়াতের প্রমাণ পেশকারী উচ্জ্বলতম নিদর্শন। দৃনিয়ার ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্বদের মধ্য থেকে যারই অবস্থা পর্যালােচনা করা যাবে, তারই নিজস্ব পরিবেশে মানুষ এমনসব উপাদানের সন্ধান লাভ করতে পারবে যেগুলাে তার শক্তিত্ব গঠনে এবং তার অসাধারণ কৃতিত্ব প্রকাশের জন্য তাকে প্রস্তুত করার ব্যাপারে সক্রিয় ছিল। তার পরিবেশ ও তার ব্যক্তিত্ব গঠনের উপাদানের মধ্যে একটা পরিক্ষার সম্পর্ক পাওয়া যায়। কিন্তু মৃহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের ব্যক্তিত্বে থেসব বিশ্বয়কর গুণাবলী ও কৃতিত্বের প্রকাশ ঘটেছিল তার কোন উৎস তাঁর পরিবেশে খুঁজে পাওয়া সম্ভবপর ছিল না। এখানে মৃহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের ব্যক্তিত্ব গঠনের উপাদানের মাথে কোন প্রকার দূরবর্তী সম্পর্ক রাখে এমনসব উপাদান সেকালে আরবীয় সমাজের এবং আশপাশে যেসব দেশের সাথে আরবদের সম্পর্ক ছিল তাদের সমাজের কোথাও থেকে খুঁজে বের করা সম্ভব নয়। এ বাস্তবতার ভিত্তিতেই এখানে বলা

হয়েছে, মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের সন্তা একটি নিদর্শনের নয় বরং বহ নিদর্শনের সমষ্টি। মূর্য এর মধ্যে কোন নিদর্শন দেখতে পায় না, এটা কোন অস্বাভাবিক ব্যাপার নয়। কিন্তু জ্ঞানীরা এ নিদর্শনগুলো দেখে মনে মনে স্বীকার করে নিয়েছেন যে, কেবলমাত্র একজন নবীই এ কৃতিত্বের অধিকারী হতে পারেন।

৯০. অর্থাৎ মৃ'জিয়া, যেগুলো দেখে বিশাস করা যায় সত্যই মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাছ আলাইছি ওয়া সাল্লাম) আলাহর নবী।

৯১. অর্থাৎ নিরন্ধর হন্তয়া সন্ত্তেও তোমাদের প্রতি ক্রমানের মতো একটি কিতাব নাযিল হওয়া, এটি তোমাদের রিসালাতে বিশাস স্থাপন করার জন্য যথেই হবার মতো বড় মৃ'জিযা নয় কি? এর পরও কি আর কোন মৃ'জিযার প্রয়োজন থাকে? অন্য মৃ'জিযাগুলোতো যারা দেখেছে তাদের জন্য মৃ'জিয়া ছিল কিন্তু এ মৃ'জিয়াটি তো সর্বন্ধণ তোমাদের সামনে রয়েছে, প্রতিদিন তোমাদের পড়ে শুনানো হচ্ছে। তোমরা সবসময় তা দেখতে পারো।

কুরুআন মজীদের এ যুক্তি-প্রমাণ পেশ করার পরও যারা নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সাক্ষর প্রমাণ করার চেষ্টা করে তাদের দৃংসাহস দেখে অবাক হতে হয়। অথচ এখানে কুরুআন পরিকার ভাষায় নবী করীমের (সা) নিরক্ষর হবার বিষয়টিকে তাঁর নবৃওয়াতের সপক্ষে একটি শক্তিশালী প্রমাণ হিসেবে পেশ করছে। যেসব হাদীসের তিন্তিতে নবী করীম (সা) সাক্ষর ছিলেন অথবা পরে লেখাপড়া শিখেছিলেন বলে দাবী করা হয়, সেগুলো তো প্রথম দৃষ্টিতেই প্রত্যাখ্যান করার যোগ্য। কারণ কুরুআন বিরোধী কোন হাদীসই গ্রহণযোগ্য হতে পারে না। তারপর এগুলো নিজেই এত দুর্বল যে, এগুলোর ওপর কোন যুক্তির ভিত্ খাড়া করা যেতে পারে না। এগুলোর মধ্যে একটি হচ্ছে বুখারীর একটি হাদীস। তাতে বলা হয়েছে : ছদাইবিয়ার চুক্তি সংঘটিত হওয়ার সময় যখন চুক্তিনামা লেখা হচ্ছিল তখন মন্ধার কাফেরদের প্রতিনিধিরা রস্লে করীমের (সা) নামের সাথে রস্লুলাহ লেখার ওপর আপত্তি জানায়। তখন নবী (সা) চুক্তি লেখককে (অর্যাৎ হয়রত আলী) নির্দেশ দেন, ঠিক আছে 'রস্লুলাহ' শব্দটি কেটে দিয়ে তার জায়গায় লেখো 'মুহামাদ ইবনে আবদুলাহ'। হয়রত আলী (রা) 'রস্লুলাহ' শব্দ কেটে দিতে অস্বীকার করেন। নবী করীম (সা) তাঁর হাত থেকে কলম নিয়ে নিজেই শব্দটি কেটে দেন এবং 'মুহামাদ ইবনে আবদুলাহ' লিখে দেন।

কিন্তু এ হাদীসটি বারাঝ। ইবনে আযিব থেকে বুখারীতে চার জায়গায় এবং মুসলিমে দু'জায়গায় উদ্ধৃত হয়েছে। প্রত্যেক জায়গায় এর শদাবদী বিভিন্ন।

قال لعلى امحه فقال على ما إنا بالذي امحاه فمحاه رسول اللّه

بيده -

"নবী করীম (সা) আলীকে বললেন এ শব্দগুলো কেটে দাও। আলী বললেন, আমি তো কেটে দিতে পারি না। শেষে নবী করীম (সা) নিজ হাতে তা কেটে দেন।" দুই : এ কিতাবে অন্য একটি হাদীসের শদাবলী হচ্ছে :

তিন : তৃতীয় হাদীসও বারাআ ইবনে আযিব থেকে বর্ণিত হয়েছে এবং ইমাম বৃখারী এটি জিযিয়া অধ্যায়ে উদ্ধৃত করেছেন :

وكان لا يكتب فقال لعلى امح رسول الله فقال على والله لا امحاه ابدا قال فارنيه قال فاراه اياه فمحاه النبى صلى الله عليه

وسلم بيده –

\*নবী করীম (সা) নিজে লিখতে পারতেন না। তিনি হ্যরত জালীকে বললেন, রস্লুলাহটা কেটে দাও। আলী বললেন, আল্লাহর কসম, আমি এ শব্দগুলো কখনোই কাটবো না। একথায় নবী করীম (সা) বলেন, যেখানে এ শব্দগুলো লেখা আছে সেজায়গাটা আমাকে দেখিয়ে দাও। তিনি তাঁকে জায়গাটি দেখিয়ে দিলেন এবং নবী সাল্লালাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিজের হাতে সে শব্দগুলো কেটে দিলেন।

চার ঃ চতুর্থ হাদীসটি বুখারীর যুদ্ধবিগ্রহ অধ্যায়ে এভাবে উদ্ধৃত হয়েছে ঃ

فاخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم الكتاب وليس يحسن يكتب فكتب هذا ما قاضى محمد بن عبد الله

"কাজেই নবী করীম (সা) সে দলীলটি নিয়ে নিলেন অথচ তিনি লিখতে জানতেন না এবং তিনি লিখলেন। এটি সেই চ্ক্তি যেটি স্থির করেছেন মুহামাদ ইবনে আবদুল্লাহ।"

পাঁচ : একই বর্ণনাকারী বারাঝা ইবনে আয়িব থেকে মুসলিমের কিতাবুল জিহাদে একটি হাদীস বর্ণিত হয়েছে। সেটি হচ্ছে, নবী করীম (সা) আলীর অপ্বীকৃতির কারণে নিজের হাতে "আল্লাহর রসূল" শব্দ কেটে দেন।

ছয় । এ কিতাবে জন্য একটি হাদীস একই বর্ণনাকারী থেকেই বর্ণিত হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে, রস্লুল্লাহ (সা) হয়রত জালীকে বলেন, রস্লুল্লাহ শব্দ কোথায় লেখা আছে জামাকে দেখিয়ে দাও। হয়রত জালী তাঁকে জায়গাটি দেখিয়ে দিলেন এবং তিনি সেটি বিলুপ্ত করে আবদুল্লাহর পুত্র লিখে দেন।

قُلْ كَفَى بِاللهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُرْشَهِيْدًا وَيَعْلَرُمَا فِي السِّهُوتِ
وَالْاَرْضِ وَالَّانِيْ اَمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللهِ اُولِئِكَ هُرُ
وَالْاَرْضِ وَالَّانِيْ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَلْ وَكَفَرُوا بِاللهِ اُولَئِكَ هُرُ
الْخُسِرُونَ ﴿ وَلَوْلَا اَجَلَّ مُّسَتَعْجِلُونَكَ بِالْعَنَ ابِ وَلُولَا اَجَلَّ مُّسَمَّى الْخُسِرُونَ ﴿ وَلُولًا اَجَلُّ مُسَمَّى الْخَسِرُونَ ﴾ يَشْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَنِ الْمَعْرُونَ ﴾ يَشْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَنِ إِنْ لَكُورِينَ ﴿ وَلَوْلَا اَجَلُ مُسَمَّمُ بِالْعَنَ ابِ وَ إِنَّ جَمَّنَ مَلَ مَعْمَ الْمَعْرِينَ ﴿ وَلِي اللهِ وَانَ هُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَانَ هُولَ اللهِ اللهِ وَانَ هُولَ اللهِ وَانَ هُولَ اللهِ وَانَ هُولَ اللهِ مَنْ اللهِ وَانَ هُولَ اللهُ وَانَ هُولَ اللّهُ وَانَ هُولُ اللّهُ وَانَ هُولُولُ اللّهُ وَانَ هُولُ اللّهُ وَانَ هُولُ اللّهُ وَانَ هُولَ اللّهُ وَانَ هُولَ اللّهُ وَانَ هُولُ اللّهُ وَانَ هُولُولُ اللّهُ وَانَ هُولَ اللّهُ وَانَ هُ اللّهُ وَانَ اللّهُ وَلُولُ اللّهُ وَانَ اللّهُ وَانَ اللّهُ وَانَ اللّهُ اللّهُ وَانَ اللّهُ وَانَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَانَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَانَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

৬ রুকু'

(दर नवी।) वर्ता, "षाभात ७ णाभापत भए। भारकत जना षान्नारहे यए थहै। जिने षाकागमभूर ७ পृथिवीत भए। भविकडू जातन। याता वाजिनक भारन ७ षान्नारक षभाना करत जातारे क्षिजास।"

এরা তোমার কাছে দাবী করছে আয়াব দ্রুত আনার জন্য। ১৩ যদি একটি সময় নির্ধারিত না করে দেয়া হতো, তাহলে তাদের ওপর আয়াব এসেই যেতো এবং নিশ্চিতভাবেই (ঠিক সময় মতো) তা অকমাত এমন অবস্থায় এসে যাবেই যখন তারা জানতেও পারবে না। এরা তোমার কাছে আয়াব দ্রুত আনার দাবী করছে অথচ জাহারাম এ কাফেরদেরকে ঘেরাও করে নিয়েছে (এবং এরা জানতে পারবে) সেদিন যখন আয়াব এদেরকে ওপর থেকে ঢেকে ফেলবে এবং পায়ের নিচে থেকেও আর বলবে, যেসব কাজ তোমরা করতে এবার তার মজা বোঝো।

উল্লেখিত হাদীসগুলোর বর্ণনার মধ্যে যে অস্থিরতা ফুটে উঠেছে তা পরিকারতাবে একথা জানিয়ে দিচ্ছে যে, মাঝখানের বর্ণনাকারীরা হযরত বারাআ ইবনে জাযিব রাদিয়াল্লাহ জানহর শব্দগুলো হবহ উদ্ধৃত করেননি। তাই তাদের কারো একজনের বর্ণনার ওপর নির্ভর করে পরিপূর্ণ নিশ্চয়তা সহকারে একথা বলা যেতে পারে না যে, নবী করীম (সা) "মুহামাদ ইবনে জাবদুল্লাহ" শব্দগুলো নিজ হাতেই লেখেন। হতে পারে, সঠিক ঘটনা হয়তো এ রকম ছিল : যখন হযরত আলী "রস্গুল্লাহ" শব্দ কেটে দিতে অস্বীকার করেন তখন তিনি তাঁর কাছ থেকে সে জায়গাটি জিজ্ঞেস করে নিয়ে নিজের হাতে সেটি

يعبَادِى النَّنِيْ اَمَنُوْ النَّ اَرْضِى وَاسِعَةً فَايّاً ىَ فَاعْبُكُونِ الْحَلَّ نَعْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ تُ ثُرَّ الْيَنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَالَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَحْتِ لَنَبَوِّئَتُهُمْ مِنَ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجْرِى مِنْ الْجَنَّةِ غُرَفًا تَجْرِى مِنْ تَحْتَمَا الْإَنْهُ لَلْهِ يَكُونَ الْعَمِلُ يَنَ الْجَنَّةِ عُرَفًا تَجْرِى مِنْ تَحْتَمَا الْإَنْهُ لَلْهِ يَكُونَ فَي مَا يَعْمَ الْجَرَالُعْمِلِيْنَ فَي الْجَدِي مَن وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ يَرُونَهُ اللَّهِ يَكُونَ وَ وَكَايِنْ مِنْ دَابَّةٍ لَّا تَحْمِلُ رِزْقَهَا فَ اللَّهِ يَرُونَهُ وَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلَيْمُ ﴿ وَهُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَهُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَهُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ ﴿ وَهُ السَّمِيعُ الْعَلَيْمُ ﴿ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ ﴿ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمُ الْمُؤْمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيعُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسُمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ الْعُلْمُ وَالسَّمِيمُ الْعُلِيمُ وَالسَّمِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ وَالسَّمِيمُ الْعُلْمُ وَالسَّمِيمُ الْعُلِيمُ وَالسَّعِيمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ ا

दि षाभात वानाता, याता देशन এনেছো। षाभात यभीन প্রশস্ত, काজেই তোমता षाभातर विद्या । कि श्र প্রত্যেক জীবকেই মৃত্যুর স্থাদ পেতে হবে। তারপর তোমাদের সবাইকে षाभात দিকে ফিরিয়ে षाना হকে याता देशन याता देशन এনেছে এবং याता সংকাজ করেছে তাদেরকে षाभि জানাতের উঁচু ও উন্নত ইমারতের মধ্যে রাখবো, যেগুলোর নিচে দিয়ে নদী বয়ে যেতে থাকবে। সেখানে তারা থাকবে চিরকাল। কতইনা উত্তম প্রতিদান কর্মশীলদের জন্যুক্ত — তাদের জন্য যারা সবর করেছে এবং যারা নিজেদের রবের প্রতি আস্থা রাখে। কি কত জীব-জানোয়ার আছে যারা নিজেদের জীবিকা বহন করে না। আল্লাহই তাদেরকে জীবিকা দেন এবং তোমাদের জীবিকাদাতাও তিনিই, তিনি সবকিছু শোনেন ও জানেন। কি

কেটে দেন এবং তারপর তাঁর সাহায্যে বা জন্য কোন লেখকের সহায়তায় মৃহাশ্মাদ ইবনে আবদুলাহ শব্দ লিখে দিয়ে থাকবেন। জন্যান্য হাদীস থেকে জানা যায়, এ সময় দৃ'জন শেখক চুক্তিনামা লেখার কাজে নিয়োজিত ছিলেন, এদের একজন ছিলেন হয়রত আলী রো) এবং জন্যজন ছিলেন মৃহাশ্মাদ ইবনে মাসলামাহ (ফাতহল বারি, ৫ খণ্ড, ২১৭ পৃষ্ঠা)। কাজেই একজন লেখক যে কাজ করেননি দ্বিতীয়জন যে তা করেছেন, এটা মোটেই জসন্তব নয়। তবুও যদি বাস্তবেই এটা ঘটে থাকে যে, নবী করীম (সা) নিজের নাম নিজের পবিত্র হাতে লিখে দিয়েছেন, তাহলে তাতে জবাক হবার কিছু নেই। দুনিয়ায় এ ধরনের বহু দৃষ্টান্ত পাওয়া যায় যে, একজন নিরক্ষর লোক গুধুমাত্র নিজের নামটি লেখা শিখে নিয়েছে, এ ছাড়া আর কিছুই লিখতে পড়তে পারে না।

অনা যে হাদীসটির ভিত্তিতে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সাক্ষর দাবী করা হয়ে থাকে সেটি মুজাহিদ থেকে ইবনে আবী শাইবা এবং আমর ইবনে শুবাহ উদ্ধৃত করেছেন। তার শদাবলী হচ্ছে:

ما مات رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم حتى كتب وقرآ "ইন্তিকালের পূর্বে রস্লুলাহ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম লিখতে ও পড়তে শিখেছিলেন।"

কিন্তু প্রথমত সনদের দিক দিয়ে এটি অত্যন্ত দুর্বল রেওয়ায়াত, যেমন হাফেয ইবনে কাসীর বলেন, বা প্রতি ক্রিন্তাও সুম্পষ্ট। অর্থাৎ এটি দুর্বল রেওয়ায়াত, এর কোন ভিত্তি নেই।)। দিতীয়ত এর দুর্বলতাও সুম্পষ্ট। অর্থাৎ যদি নবী করীম (সা) পরবর্তী পর্যায়ে লেখাপড়া দিখে থাকেন, তাহলে এটা সাধারণ্যে প্রচারিত হবার কথা। বহু সংখ্যক সাহাবী এ বিষয়টি বর্ণনা করতেন। এই সংগে নবী করীম (সা) কার কাছে বা কার কার কাছে লেখাপড়া দিখেছেন তাও জানা যেতো। কিন্তু একমাত্র মুজাহিদ যার কাছ থেকে একথা তনেন সেই আওন ইবনে আবদুল্লাহ ছাড়া আর কেউ একথা বর্ণনা করেননি। আর এই আওনও সাহাবী নন। বরং তিনি একজন তাবেদ। কোন্ সাহাবী বা কোন্ কোন্ সাহাবী থেকে তিনি একথা তনেছেন তাও তিনি ঘুণাক্ষরেও বলেননি। একথা সুম্পষ্ট, এ ধরনের দুর্বল রেওয়ায়াতের ভিত্তিতে এমন কোন কথা গ্রহণযোগ্য হতে পারে না যা অত্যন্ত সুপরিচিত ও ব্যাপকভাবে প্রচারিত ঘটনার বিরোধিতা করে।

- ৯২. অর্থাৎ নিসন্দেহে এ কিতাব অবতীর্ণ হওয়া আল্লাহর মহা অনুগ্রহ স্বরূপ। এর মধ্যে রয়েছে বান্দার জন্য বিপুল পরিমাণ উপদেশ ও নসিহত। কিন্তু এ থেকে একমাত্র তারাই উপকৃত হতে পারে যারা এর প্রতি ঈমান আনে।
- ৯৩. অর্থাৎ বারবার চ্যালেজের কন্ঠে দাবী জানাচ্ছে, যদি তুমি রস্ল হয়ে থাকো এবং আমরা যথার্থই সত্যের প্রতি মিথ্যা আরোপ করে থাকি, তাহলে তুমি যে আযাবের ভয় আমাদের দেখিয়ে থাকো তা নিয়ে আসছো না কেন?
- ৯৪. এখানে হিজরাতের দিকে ইর্থাত করা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে, যদি মকায় আল্লাহর বন্দেগী করা কঠিন হয়ে থাকে, তাহলে দেশ ছেড়ে অন্যত্র চলে যাও। আল্লাহর পৃথিবী সংকীর্ণ নয়। যেখানেই তোমরা আল্লাহর বান্দা হিসেবে বসবাস করতে পারো সেখানে চলে যাও। তোমাদের জাতি ও দেশের নয় বরং আল্লাহর বন্দেগী করা উচিত। এ থেকে জানা যায়, আসল জিনিস জাতি ও দেশ নয় বরং আল্লাহর বন্দেগী। যদি কখনো জাতি ও দেশ প্রেমের দাবী এবং আল্লাহর বন্দেগীর দাবীর মধ্যে সংঘর্ষ বাঁধে তাহলে সেটিই হয় মৃ'মিনের ঈমানের পরীক্ষার সময়। যে সাজা মৃ'মিন হবে, সে আল্লাহর বন্দেগী করবে এবং দেশ ও জাতিকে পরিত্যাগ করবে। আর যে মিথ্যা ঈমানের দাবীদার হবে, সে ঈমান পরিত্যাগ করবে এবং নিজের দেশ ও জাতিকে আঁকড়ে ধরবে। এ আয়াতটি এ ব্যাপারে একেবারে সৃস্পষ্ট যে, একজন সত্যিকার আল্লাহর অনুগত ব্যক্তি দেশ ও জাতি প্রোরী হতে পারে না। তার কাছে আল্লাহর বন্দেগী হয় সব জিনিসের চেয়ে প্রিয় এবং দুনিয়ার সমস্ত জিনিসকে সে এর কাছে বিকিয়ে দেয় কিন্তু দুনিয়ার কোন জিনিসের কাছে একে বিকিয়ে দেয় না।
- ৯৫. অর্থাৎ প্রাণের কথা ভেবো না। এ তো কখনো না কখনো চলে যাবেই। চিরকাল থাকার জন্য কেউই দুনিয়ায় আসেনি। কাজেই এ দুনিয়ায় কিভাবে প্রাণ বাঁচিয়ে চলতে হবে এটা ভোমাদের জন্য কোন চিন্তাযোগ্য বিষয় নয়। বরং আসল চিন্তাযোগ্য বিষয় হচ্ছে,

দ্বমান কেমন করে বাঁচানো যাবে এবং আল্লাহর আনুগত্যের দাবী কিভাবে পূরণ করা যাবে। শেষ পর্যন্ত তোমাদের ফিরে আমার দিকে আসতে হবে। যদি দ্নিয়ায় প্রাণ বাঁচাবার জন্য দ্বমান হারিয়ে চলে আসো তাহলে এর ফল হবে ভিন্ন কিছু। আর দ্বমান বাঁচাবার জন্য যদি প্রাণ হারিয়ে চলে আসো তাহলে এর পরিণাম হবে অন্য রকম। কাজেই আমার কাছে যখন ফিরে আসবে তখন কি নিয়ে ফিরে আসবে, কেবল একথাটিই চিন্তা করো। প্রাণের জন্য উৎসর্গীত দ্বমান, না দ্বমানের জন্য উৎসর্গীত প্রাণ নিয়ে?

৯৬. জর্থাৎ ধরে নেয়া যাক যদি ঈমান ও নেকীর পথে চলে তোমরা দ্নিয়ার সমস্ত নিয়ামত থেকে বঞ্চিতও হয়ে যাও এবং পার্থিব দৃষ্টিকোণ থেকে পুরোপুবি ব্যর্থতার মৃত্যু বরণও করে থাকো তাহলে বিশ্বাস করো অবশ্যই এ ক্ষতিপূরণ হবে এবং নিছক ক্ষতিপূরণই হবে না বরং সর্বোত্তম প্রতিদানও পাওয়া যাবে।

৯৭. অর্থাৎ যারা সব রকমের সমস্যা, সংকট, বিপদ-আপদ, ক্ষতি ও কটের মোকাবিলায় ঈমানের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকে। যারা ঈমান আনার বিপদ নিজের মাথায় তুলে নিয়েছে এবং মুখ ফিরিয়ে নেয়নি। ঈমান ত্যাগ করা, উপকারিতা ও মুনাফা যারা নিজের চোখে দেখেছে এবং এরপরও তার প্রতি সামান্যতমও ঝুঁকে পড়েনি। যারা কাফের ও ফাসেকদেরকে নিজেদের সামনে ফুলে ফেঁপে উঠতে দেখেছে এবং তাদের ধন-দৌলত ও ক্ষমতা-প্রতিপত্তির দিকে ভূলেও নজর দেয়নি।

৯৮. জর্থাৎ যারা নিজেদের সহায়-সম্পত্তি, কাজ-করবার ও বংশ-পরিবারের ওপর ভরসা করেনি বরং নিজেদের রবের ওপর ভরসা করেছে। যারা দুনিয়াবী উপায়-উপাদানের দিক থেকে দৃষ্টি ফিরিয়ে নিয়ে নিছক নিজেদের রবের ভরসায় সমানের খাতিরে প্রত্যেকটি বিপদ সহ্য করার এবং প্রয়োজনে প্রত্যেকটি শক্তির সাথে সংঘর্ষে নিপ্ত হবার জন্য তৈরি হয়ে যায় এবং সময় এলে বাড়িঘর ছেড়ে বের হয়ে পড়ে। যারা নিজেদের রবের প্রতি এতটুকু আস্থা রাখে যে, ঈমান ও নেকীর ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার প্রতিদান তাঁর কাছে কখনো নষ্ট হবে না এবং বিশাস রাখে যে, তিনি নিজের মু'মিন ও সংকর্মশীল বান্দাদেরকে এ দুনিয়ায় সহায়তা দান করবেন এবং আথেরাতেও তাদের কার্যক্রমের সর্বোত্তম প্রতিদান দেবেন।

৯৯. অর্থাৎ হিজরাত করার ব্যাপারে তোমাদের প্রাণের চিন্তার মতো জীবিকার চিন্তায়ও পেরেশান হওয়া উচিত নয়। তোমাদের চোথের সামনে এই যে অসংখ্য পশুপাথি ও জলজপ্রাণী জলে-স্থলে-অন্তরীক্ষে বিচরণ করে বেড়াচ্ছে, এদের মধ্য থেকে কে তার জীবিকা বহন করে ফিরছে? আল্লাহই তো এদের স্বাইকে প্রতিপালন করছেন। যেথানেই যায় আল্লাহর অনুগ্রহে এরা কোন না কোন প্রকারে জীবিকা লাভ করেই থাকে। কাজেই তোমরা একথা ডেবে সাহস হারিয়ে বসো না যে, যদি ঈমান রক্ষার জন্য বাড়িঘর ছেড়ে বের হয়ে পড়ি তাহলে খাবো কি? আল্লাহ যেখান থেকে তাঁর অসংখ্য সৃষ্টিকে রিযিক দিছেনে সেখান থেকে তোমাদেরও দেবেন। ঠিক একথা সাইয়িদিনা মসীহ আলাইহিস সালাম তাঁর সাথীদেরকে বলেছিলেন। তিনি বলেছিলেন ঃ

"কেহই দুই কণ্ডার দাসত্ব করিতে পারে না, কেননা সে হয়ত একজনকে দ্বেষ করিবে, আর একজনকে প্রেম করিবে, নয় ত একজনের প্রতি অনুরক্ত হইবে, আর একজনকে وَالْقَمَرَ لَيْقُولُنَّ اللهُ فَاتَّى يُوْفَكُونَ ﴿ الْاَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيْقُولُنَّ اللهُ فَاتَّى يُوْفَكُونَ ﴿ اللهَ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَدَّ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ مَنْ عَلَيْتً ﴿ وَيَقْدِرُ لَدَّ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ مَنْ عَلَيْتً ﴿ وَلَئِنَ سَالْتَهُمْ مَنْ تَرَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيَا بِهِ الْاَرْضَ مِنْ ابْعُلِ مَوْ تِهَالَيْقُولُنَّ اللهُ \* قُلِ الْحَمْلُ شِهِ \* بَلْ اَحْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ فَا لَيَعْقِلُونَ ﴿ مَنْ اللهِ مَا اللَّهُ مَا لَكُمْلُ شِهِ \* بَلْ اَحْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ فَا لَيَعْقِلُونَ ﴿ فَا لَكُمْلُ شِهِ \* بَلْ اَحْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ فَا لَيْعَلِّونَ اللهُ \* قُلِ الْحَمْلُ شِهِ \* بَلْ اَحْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿

यिन २०० जूमि जापितरक जिल्किम करता पृथिवी ७ षाकागममूह रक मृष्टि करति । विश्व । विश्व । पृर्थिक रित । विश्व । व

তুচ্ছ করিবে; তোমরা ঈশর এবং ধন উভয়ের দাসত্ব করিতে পার না। এইজন্য আমি তোমাদিগকে বলিতেছি, 'কি ভোজন করিব, কি পান করিব' বলিয়া প্রাণের বিষয়ে. কিখা 'কি পরিব' বলিয়া শরীরের বিষয়ে ভাবিত হইও লা; ভক্ষ্য হইতে প্রাণ ও বস্ত্র হইতে শরীর কি বড় বিষয় নয়? আকাশের পক্ষীদের প্রতি দৃষ্টিপাত কর? তাহারা বুনেওনা, কাটেওনা, গোলাঘরে সঞ্চয়ও করে না, তথাপি তোমাদের স্বর্গীয় পিতা তাহাদিগকে আহার দিয়া থাকেন; তোমরা কি তাহাদের চেয়ে অধিক শ্রেষ্ঠ নও? আর তোমাদের মধ্যে কে ভাবিত হইয়া আপন বয়স এক হস্ত মাত্র বৃদ্ধি করিতে পারে? আর বস্ত্রের নিমিত্ত কেন ভাবিত হও? কেত্রের কানুড় পুলের বিষয়ে বিবেচনা কর, সেগুলি কেমন বাড়ে, সে সকল শ্রম করে না, সূতাও কাটেনা; তথাপি আমি তোমাদিগকে বলিতেছি, শলোমনও আপনার সমস্ত প্রতাপে ইহার একটির ন্যায় সুসজ্জিত ছিলেন না। ভাল ক্ষেত্রের যে তৃণ আজ আছে ও কাল চ্লায় ফেলিয়া দেওয়া যাইবে, তাহা যদি ঈশর এরূপ বিভূষিত করেন, তবে হে অল্প বিশাসীরা, তোমাদিগকে কি আরও অধিক নিশ্চয় বিভূষিত করিবেন নাঃ অতএব ইহা বলিয়া ভাবিত হইও না যে, 'কি ভোজন করিব?' বা কি 'পান করিব?' বা 'কি পরিব?' কেননা পরজাতীয়েরাই এ সকল বিষয় চেষ্টা করিয়া থাকে; তোমাদের স্বর্গীয় পিতা-ত জানেন যে, এই সকল দ্রব্যে তোমাদের প্রয়োজন আছে। কিন্তু তোমরা প্রথমে তীহার

وَمَا هَٰنِهِ الْكَيُوةُ اللَّانَيَّا إِلَّا لَهُوَّ وَلَعِبُّ وَإِنَّ النَّارَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْكَيُوانُ مَلُوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعُوا اللهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الرِّيْنَ هُ فَلُمَّا نَصْهُرُ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُرُ يَعُوا اللهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الرِّيْنَ هُ فَلُمَّا نَصْهُرُ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُرُ يَشُرِ كُونَ ﴿ لِيَتَمْتَعُوا رَسُّ فَسُونَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلِيَتَمْتَعُوا رَسُ فَسُونَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَلِيَتَمْتَعُوا رَسُ فَسُونَ يَعْلَمُونَ ﴾

৭ রুকু'

षात्र व मूनियात बीवन वकि रंगा छ भन जूनातात माभभी हाज़ षात्र किंडूरे नग्र। २०२ षामन बीवतनत शृरला रह्ह भत्रकानीन शृर, हाग्र। यिन जाता बानला। २०० यथन जाता त्मैयात्म पाद्वारंग करत ज्थन निर्फ्रापत मीनत्क वक्षमाञ्ज षान्नारंत बना निर्पातिज करत निर्प्त जात काह्र धार्थना करत। जातभत यथन जिनि जातम्बर्त कमा निर्पातिज करत हिए पाद्वारं प्रथम प्रथम जाता भित्रक कर्ति थार्क, यार्ज पान्नारं अपन् नाष्ट्रार प्रमुक्त व्याप्त प्रमुक्त विद्यार प्रमु

রাজ্য ও তাঁহার ধার্মিকতার বিষয়ে চেষ্টা কর, তাহা হইলে ঐ সকল দ্রব্যও তোমাদিগকে দেওয়া হইবে। অতএব কল্যকার নিমিত্ত ভাবিত হইও না, কেননা কল্য আপনার বিষয় আপনি ভাবিত হইবে; দিনের কষ্ট দিনের জন্যই যথেষ্ট ।"

(মথি ৬ ঃ ২৪–৩৪)

কুরআন ও বাইবেলের এ উক্তিগুলোর পটভূমি অভিন্ন। সত্যের দাওয়াতের পথে এমন একটি পর্যায় এসে যায় যখন একজন সত্যপ্রিয় মানুযের জন্য উপকরণের জগতের সমস্ত সহায় ও নির্ভরতা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে নিছক আল্লাহর ওপর ভরসা করে প্রাণপণ প্রচেষ্টায় লিপ্ত হওয়া ছাড়া আর কোন উপায় থাকে না। এ অবস্থায় যারা অংক কষে ভবিযাত সম্ভাবনা বিচার করে এবং পা বাড়াবার আগে প্রাণরক্ষা ও জীবিকা উপার্জনের নিশ্চয়তা খুঁজে বেড়ায় তারা কিছুই করতে পারে না। আসলে এ ধরনের অবস্থা পরিবর্তিত হয় এমন সব লোকের শক্তির জোরে যারা প্রতিমূহুর্তে প্রাণের ঝুঁকি নিয়ে ময়দানে ঝাঁপিয়ে পড়ে এবং সব ধরনের বিপদ মাথা পেতে নেবার জন্য নির্দ্বিধায় এগিয়ে যায়। তাদেরই ত্যাগ ও কুরবানীর ফলে শেষ পর্যন্ত এমন সময় আসে যখন আল্লাহর কালেমা বুলন্দ হয়ে যায় এবং তার মোকাবিলায় জন্য সমস্ত মত পথ অবনমিত হয়।

১০০. এখান থেকে আবার মন্ধার কাফেরদের প্রতি বক্তব্যের মোড় ফিরিয়ে দেয়া হচ্ছে। اَوَلَمْ يَرُوْااَنَّا جَعْلَنَا حَرَمًّا أُمِنَّا وَيُتَخَطِّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ وَمَنَّ الْفَلِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُلْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ مُلْمُلْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ مُلْمُلِمُ لِمُنْ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ مُنْ وَلِمُنْ مُلْمُلِمُ لِمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ مُنْ وَالْمُنْ مُنْ وَالْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِمُنْ وَالْمُلْمُ لِمُنْ وَالْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُلُمُ لِمُنْ وَالْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُنْ مُنْ وَلْمُلْمُ لِمُنْ الْمُلْمُ لِمُلْمُلُمُ لِمُنْ الْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لُمُلْمُ لِمُلْمُ لِمُلْمُ لُمُلْمُ لُمُ لِمُلْمُ لُمُ لَمُلْمُ لُمُلْم

णाता कि प्रारंथ ना, षाभि वकि नितायम शतम वानित्य पित्यिष्ठ, ष्रथठ णाप्तत षाराभारा लाकपत्रतक हिनित्य नित्य याख्या २३१२ ० व्या व्याप्त कि जाता वाण्नितक त्यान तात्व ववश षाञ्चारत नियायण ष्रश्वीकात कत्रत्व । जात त्वत्य विष्ठा ष्वाल्य ष्यात त्व रत्व व्याच्य विष्ठा प्रारंथ ष्यात्व करत ष्रथवा मजातक थिया विल्व, यथन जा जात मायत्व वत्य र्वाण्य प्रारंथ ष्यात्व व्याप्त व्याप्त

১০১. এখানে "সমন্ত প্রশংসা আল্লাহর জন্য" শব্দগুলোর দ্'টি অর্থ প্রকাশিত হচ্ছে। একটি অর্থ হচ্ছে, এসব যখন আল্লাহরই কাজ তখন একমাত্র তিনিই প্রশংসার অধিকারী। অন্যেরা প্রশংসালাভের অধিকার অর্জন করলো কোথায় থেকে? দ্বিতীয় অর্থটি হচ্ছে, আল্লাহর শোকর, তোমরা নিজেরাও একথা স্বীকার করছো।

১০২. অর্থাৎ এর বাস্তবতা শুধুমাত্র এতটুকুই যেমন ছোট ছেলেরা কিছুক্ষণের জন্য নেচে গেয়ে আমোদ করে এবং তারপর যার যার ঘরে চলে যায়। এখানে যে রাজা হয়ে গেছে সে আসলে রাজা হয়ে যায়নি বরং শুধুমাত্র রাজার অভিনয় করছে। এক সময় তার এ খেলা শেয হয়ে যায়। তখন সে ঠিক তেমনি দীনহীন অবস্থায় রাজ সিংহাসন থেকে বিদায় নেয় যেভাবে এ দুনিয়ার বুকে এসেছিল। অনুরূপভাবে জীবনের কোন একটি আকৃতিও এখানে স্থায়ী ও চিরন্তন নয়। যে যে অবস্থায়ই আছে সাময়িকভাবে একটি সীমিত সময়কালের জন্যই আছে। মাত্র কয়েকদিনের জীবনের সাফল্যের জন্য যারা প্রাণপাত করে এবং এরি জন্য বিবেক ও ঈমান বিকিয়ে দিয়ে সামান্য কিছু আয়েশ আরামের উপকরণ ও শক্তি-প্রতিপত্তির জৌলুস করায়ত্ত করে নেয়, তাদের এ সমস্ত কাজ মন ভ্লানো ছাড়া আর কিছুই নয়। এসব খেল্নার সাহায্যে তারা যদি দশ, বিশ বা খাট সত্তর বছর মন ভ্লানোর কাজ করে থাকে এবং তারপর শূন্য হাতে মৃত্যুর দরোজা অতিক্রম করে জ্বমন জগতে পৌছে যায় যেখানকার স্থায়ী ও চিরন্তন জীবনে তাদের এ খেলা এক প্রতিকারহীন রোগে পরিণত হয়, তাহলে এ ছেলে ভ্লানোর লাভ কি?

১০৩. অর্থাৎ যদি তারা একথা জানতো, এ দ্নিয়ার জীবন একটি পরীক্ষার অবকাশ মাত্র এবং মানুষের জন্য আসল জীবন, যা চিরকাল স্থায়ী হবে, তা হচ্ছে আথেরাতের জীবন, তাহলে তারা এথানে পরীক্ষার সময়—কালকে খেলা—তামাশায় নষ্ট না করে এর প্রতিটি মুহূর্ত এমনসব কাজে ব্যবহার করতো যা সেই চিরন্তন জীবনের জন্য উৎকৃষ্ট ফলদায়ক হতো।

১০৪. ব্যাখার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরজান, সূরা জাল জান'জাম , ২৯ ও ৪১; সূরা ইউনুস, ২৯ ও ৩১ এবং সূরা বনী ইসরাঈল, ৮৪ টীকা।

১০৫. অর্থাৎ তারা যে মকা শহরে বাস করে, যে শহরে তারা পূর্ণ নিরাপদ জীবন যাপন করছে, কোন লাত বা হবল কি একে হারম তথা নিরাপদ স্থানে পরিণত করেছে? আরবের আড়াই হাজার বছরের চরম অশান্তি ও নৈরাজ্যের পরিবেশে এ স্থানটিকে সকল প্রকার বিশৃংখলা ও বিপর্যয় মৃক্ত রাখা কি কোন দেবতা বা দেবীর সাধ্যায়ান্ত ছিল? আমি ছাড়া আর কে এর মর্যাদা রক্ষাকারী ছিল?

১০৬. অর্থাৎ নবী রিসালাতের দাবী করেছেন এবং তোমরা তা প্রত্যাখ্যান করেছো। এখন বিষয়টি দু'টি অবস্থা থেকে মুক্ত নয়। নবী যদি আত্মাহর নাম নিয়ে মিথ্যা দাবী করে থাকেন, তাহলে তার চেয়ে বড় জালেম আর কেউ নেই। আর যদি তোমরা সত্য নবীর প্রতি মিথ্যা আরোপ করে থাকো, তাহলে তোমাদের চেয়ে বড় জালেম আর কেউ নেই।

১০৭. "সংগ্রাম–সাধনার" ব্যাখ্যা এ সূরা আনকাবুতের ৮ টীকায় করা হয়েছে। সেখানে বলা হয়েছিল, যে ব্যক্তি সংগ্রাম–সাধনা করবে সে নিজের ভালোর জন্য করবে ৬ে আয়াত)। এখানে এ নিশ্চিন্ততা দান করা হচ্ছে যে, যারা আল্লাহর পথে আন্তরিকতা সহকারে সারা দুনিয়ার সাথে সংঘর্যের বিপদ মাথা পেতে নেয় তাদেরকে মহান আল্লাহ তাদের অবস্থার ওপর ছেড়ে দেন না। বরং তিনি তাদের হাত ধরেন, তাদেরকে পথ দেখান এবং তাঁর দিকে যাওয়ার পথ তাদের জন্য খুলে দেন। তারা তাঁর সন্তুষ্টি কিভাবে লাভ করতে পারে তা তিনি প্রতি পদে পদে তাদেরকে জানিয়ে দেন। পথের প্রতিটি বাঁকে তিনি তাদেরকে আলো দেখান। যার ফলে কোন্টা সঠিক পথ ও কোন্টা ভুল পথ তা তারা দেখতে পায়। তাদের নিয়ত যতই সং ও সদিচ্ছা প্রসৃত হয় ততই আল্লাহর সাহায্য, সুযোগ–সুবিধা প্রদান ও হিদায়াতও তাদের সহযোগী হয়।

# আর রুম

90

### নামকরণ

প্রথম আয়াত عُلْبَتِ الْوَيْمُ থেকে স্রার নাম গৃহীত হয়েছে।

### নাথিলের সময়-কাল

শুরুতেই যে ঐতিহাসিক ঘটনার কথা বলা হয়েছে তা থেকে নায়িলের সময়—কাল চূড়ান্তভাবে নির্ধারিত হয়ে যায়। এখানে বলা হয়েছে যে, "নিকটবর্তী দেশে রোমীয়রা পরাজিত হয়েছে।" সে সময় আরবের সরিহিত রোম অধিকৃত এলাকা ছিল জ্বর্দান, সিরিয়া ও ফিলিন্তীন। এসব এলাকায় রোমানদের ওপর ইরানীদের বিজয় ৬১৫ খৃষ্টাব্দে পূর্ণতা লাভ করেছিল। এ থেকে পূর্ণ নিশ্বয়তা সহকারে বলা যেতে পারে যে, এ স্রাটি সে বছরই নায়িল হয় এবং হাবশায় হিজরাতও এ বছরই অনুষ্ঠিত হয়।

## ঐতিহাসিক পটভূমি

এ সূরার প্রথম দিকের আয়াতগুলোতে যে ডবিষ্যদাণী করা হয়েছে তা কুরআন মজীদের আল্লাহর কালাম এবং মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সত্য রসূল হবার সৃস্পষ্ট প্রমাণগুলোর অন্যতম। এটি অনুধাবন করার জন্য এ আয়াতগুলোর সাথে সংগ্লিষ্ট ঐতিহাসিক ঘটনাবলীর একটু বিস্তারিত আলোচনা প্রয়োজন।

নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবৃওয়াত লাভের ৮ বছর আগের একটি ঘটনা। রোমের কায়সার মরিসের (Mauric) বিরুদ্ধে বিদ্রোহ হয়। ফোকাস (Phocas) নামক এক ব্যক্তি রাজ সিংহাসন দখল করে। সে প্রথমে কায়সারের চোখের সামনে তাঁর পাঁচ পুত্রকে হত্যা করায় তারপর নিজে কায়সারকে হত্যা করে পিতা ও পুত্রদের কর্তিত মস্তকগুলো কনস্ট্যান্টিনোপলে প্রকাশ্য রাজপথে টাঙিয়ে দেয়। এর কয়েকদিন পর সে কায়সারের স্ত্রীও তার তিন কন্যাকেও হত্যা করে। এ ঘটনার ফলে ইরানের বাদশাহ খসরু পারভেজ রোম আক্রমণ করার চমৎকার নৈতিক ওজুহাত খুঁজে পান। কায়সার মরিস ছিলেন তাঁর অনুগাহক। তাঁর সহায়তায় পারভেজ ইরানের সিংহাসন দখল করেন। তাই তিনি তাঁকে নিজের পিতা বলতেন। এ কারণে তিনি ঘোষণা করেন, বিশাসঘাতক ফোকাস আমার পিতৃত্বা ব্যক্তিও তাঁর সন্তানদের প্রতি যে জুলুম করেছে আমি তার প্রতিশোধ নেবো। ৬০৩ খুঁটাব্দে তিনি রোম সাম্রাজ্যের বিরুদ্ধে যুদ্ধ শুরু করেন এবং কয়েক বছরের মধ্যে ফোকাসের সেনাবাহিনীকে একের পর এক পরাজিত করে একদিকে এশিয়া মাইনরের

এডেসার (বর্তমান উরফা) এবং অন্যদিকে সিরিয়ার হাল্ব ও আন্তাকিয়ায় পৌছে যান। রোমের রাজ পরিষদ যখন দেখলো ফোকাস দেশ রক্ষা করতে পারছে না তখন তারা আফ্রিকার গবর্নরের সাহায্য চাইলো। গবর্নর তার পুত্র হিরাক্রিয়াসকে (Heraclius) একটি শক্তিশালী নৌবাহিনী সহকারে কনষ্টান্টিনোপলে পাঠান। তার সেখানে পৌছে যাবার সাথে সাথেই ফোকাসকে পদচ্যুত করা হয়। তার পরিবর্তে হিরাক্রিয়াসকে কায়সার পদে অভিসিক্ত করা হয়। তিনি ক্ষমতাসীন হয়েই ফোকাসের সাথে একই ব্যবহার করেন যা সে ইতিপূর্বে মরিসের সাথে করেছিল। এটি ছিল ৬১০ খৃষ্টান্দের ঘটনা এবং এ বছর নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম আল্লাহর পক্ষ থেকে নবুওয়াত লাভ করেন।

খসরু পারভেজ যে নৈতিক বাহানাবাজীর ভিত্তিতে যুদ্ধ শুরু করেছিলেন ফোকাসের পদচ্তি ও তার হত্যার পর তা খতম হয়ে গিয়েছিল। যদি সত্যিই বিশাসঘাতক ফোকাসের থেকে তার জুলুমের প্রতিশোধ গ্রহণ করাই তার উদ্দেশ্য হয়ে থাকতো তাহলে তার নিহত হবার পর নতুন কায়সারের সাথে পারভেজের সদ্ধি করে নেয়া উচিত ছিল। কিন্তু তিনি এরপরও যুদ্ধ জারী রাখেন। বরং এরপর তিনি এ যুদ্ধকে অগ্নি উপাসক ও খুস্টবাদের মধ্যে ধর্মীয় যুদ্ধের রূপ দেন। খুস্টানদের যেসব সম্প্রদায়কে ধর্মচ্যুত ও নাস্তিক গণ্য করে রোমান সাম্রাজ্যের রাষ্ট্রীয় গীর্জা বছরের পর বছর ধরে তাদের ওপর নির্যাতন চালিয়ে আসছিল (অর্থাৎ নাস্থুরী, ইয়াকুবী ইত্যাদি) তারাও আক্রমণকারী অগ্নি উপাসকদের প্রতি সর্বাত্মক সহানুভৃতি দেখাতে থাকে। এদিকে ইহুদিরাও অগ্নি উপাসকদেরকে সমর্থন দেয়। এমন কি খসরু পারভেজের সেনাবাহিনীতে অংশ গ্রহণকারী ইহুদী সৈন্যদের সংখ্যা ২৬ হাজারে পৌছে যায়।

হিরাক্লিয়াস এসে এ বাঁধ ভাংগা স্রোত রোধ করতে পারেননি। সিংহাসনে আরোহণের পরপরই পূর্বদেশ থেকে প্রথম যে খবরটি তাঁর কাছে পৌছে সেটি ছিল ইরানীদের হাতে আন্তাকিয়ার পতন। তারপর ৬১৩ খৃষ্টাব্দে তারা দামেশক দখল করে। ৬১৪ খৃষ্টাব্দে বায়তুল মাকদিস দখল করে ইরানীরা সমগ্র খৃষ্টান জগতে ব্রাসের রাজত্ব কায়েম করে। ৯০ হাজার খৃষ্টানকে এই শহরে হত্যা করা হয়। তাদের সবচেয়ে পবিত্র আল কিয়ামাহ গীর্জা (Holy Sepulchre) ধ্বংস করে দেয়া হয়। আসল কুশ দণ্ডটি, যে সম্পর্কে খৃষ্টানদের বিশাস হযরত মসীহকে তাতেই শূলীবিদ্ধ করা হয়েছিল, ইরানীরা ছিনিয়ে নিয়ে মাদায়েন পৌছিয়ে দেয়। আর্চবিশপ যাকারিয়াকেও পাকড়াও করা হয় এবং শহরের সমস্ত বড় বড় গীর্জা তারা ভেঙ্গে চ্রমার করে দেয়। খসরু পারভেজ বিজয়ের নেশায় যেভাবে পাগল হয়ে গিয়েছিলেন তা বায়তুল মাকদিস থেকে হিরাক্লিয়াসকে তিনি যে পত্রটি লিখেছিলেন তা থেকে আন্দাজ করা যায়। তাতে তিনি বলেন ঃ

শসকল খোদার বড় খোদা, সমগ্র পৃথিবীর অধিকারী খসরুর পক্ষ থেকে তার নীচ ও মূর্য অজ্ঞ বান্দা হিরাক্লিয়াসের নামে—

"তুমি বলে থাকো, তোমার খোদার প্রতি তোমার আস্থা আছে। তোমার খোদা আমার হাত থেকে জেরুশালেম রক্ষা করলেন না কেন?"

এ বিজয়ের পর এক বছরের মধ্যে ইরানী সেনাদল জর্দান, ফিলিন্ডীন ও সমগ্র সিনাই উপদ্বীপ দখল করে পারশ্য সাম্রাজ্যের সীমানা মিদর পর্যন্ত বিস্তৃত করে। এটা এমন এক সময় ছিল যখন মকা মৃ'আয্যমায় এর চাইতে আরো অনেক বেশী গুরুত্বপূর্ণ একটি ঐতিহাসিক যুদ্ধ চলছিল। এখানে মৃহামাদ সাল্লাল্লাল্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নেতৃত্বাধীনে তাওহীদের পতাকাবাহীরা কুরাইশ সরদারদের নেতৃত্বে শিরকের পতাকাবাহীদের সাথে যুদ্ধরত ছিল। অবস্থা এমন পর্যায়ে পৌছে গিয়েছিল যে, ৬১৫ খৃষ্টান্দে বিপুল সংখ্যক মুসলমানকে স্বদেশ ত্যাগ করে হাবশার খৃষ্টান রাজ্যে রোম সাম্রাজ্যের মিত্র দেশ) আশ্রয় নিতে হয়। এ সময় রোম সাম্রাজ্যে ইরানের বিজয় অভিযানের কথা ছিল সবার মুখেমুখে, মক্কার মুশরিকরা এসব কথায় আহলাদে আটখানা হয়ে উঠছিল। তারা মুসলমানদের বলতো, দেখো, ইরানের অগ্নি উপাসকরা বিজয়লাভ করেছে এবং অহী ও নবৃত্তয়াত অনুসারী খৃষ্টানরা একের পর এক পরাজিত হয়ে চলছে। অনুরূপভাবে আমরা আরবের মৃতিপূজারীরাও তোমাদেরকে এবং তোমাদের দীনকে ধ্বংস করে ছাড়বো।

এ অবস্থায় কুরআন মজীদের এ সূরাটি নাযিল হয় এবং এখানে ভবিযাদাণী করা হয় : \*নিকটবর্তী দেশে রোমানরা পরাজিত হয়েছে কিন্তু এ পরাজয়ের পর কয়েক বছরের মধ্যেই আবার তারা বিজয়ী হবে। আর সেটি এমন দিন হবে যেদিন আল্লাহর দেয়া বিজয়ে মু'মিনরা খুশী হয়ে যাবে।" এর মধ্যে একটির পরিবর্তে দু'টি ভবিয্যদাণী করা হয়েছে। একটি হচ্ছে, রোমানরা জয় লাভ করবে এবং দিতীয়টি হচ্ছে, মুসলমানরাও একই সময় বিজয় লাভ করবে। আপাতদৃষ্টে এ দু'টি ভবিষ্যদাণীর কোন একটিরও কয়েক বছরের মধ্যে সত্য প্রমাণিত হবার কোন দূরতম সম্ভাবনাও দেখা যাচ্ছিল না। একদিকে ছিল মৃষ্টিমেয় কয়েকজন মুসলমান। তারা মঞ্চায় নির্যাতিত হয়ে চলছিল। এ ভবিষ্যদ্বাণীর পরও আট বছর পর্যন্ত কোনদিক থেকে তাদের বিজয় লাভের কোন লক্ষণ দেখা যাচ্ছিল না। খন্যদিকে রোমের পরাজয়ের বহর দিনের পর দিন বেড়েই চলছিল। ৬১৯ সাল পর্যন্ত সমগ্র মিশর পারস্য সাম্রাজ্যের অধীনে চলে এসেছিল। অগ্নি উপাসক সেনাদল ত্রিপোলির সন্নিকটে পৌছে তাদের পতাকা গেঁড়ে দিয়েছিল। এশিয়া মাইনরে ইরানী সেনাদল রোমানদের বিতাড়িত ও বিধান্ত করতে করতে বসফোরাস প্রণালীতে পৌছে গিয়েছিল ৬১৭ সালে তারা কনস্ট্যান্টিনোপলের সামনে থিল্কদ্ন (Chalcedon : বর্তমানু কাথীকোই) দখল করে নিয়েছিল। কায়সার খসরুর কাছে দৃত পাঠিয়ে অত্যন্ত বিনয় ও দীনতা সহকারে আবেদন করলেন, আমি যে কোন মূল্যে সন্ধি করতে প্রস্তুত। কিন্তু তিনি জবাব দিলেন, "এখন আমি কায়সারকে ততক্ষণ পর্যন্ত নিরাপত্তা দেবো না যতক্ষণ না তিনি শৃংখনিত অবস্থায় আমার সামনে হাজির হন এবং তাঁর শূলীবিদ্ধ ঈশরকে ত্যাগ করে অগ্নি খোদার উপাসনা করেন।" অবশেষে কায়সার এমনই পরাজিত মনোভাব সম্পন্ন হয়ে পড়লেন যে, কনস্ট্যান্টিনোপল ত্যাগ করে কার্থেন্সে (Carthage : বর্তমান টিউনিস) চলে যাবার পরিকল্পনা করলেন। মোটকথা ইংরেজ ঐতিহাসিক গিবনের বক্তব্য অনুযায়ী কুরআন মজীদের এ ডবিয়াবাণীর পরও সাত আট বছর পর্যন্ত অবস্থা এমন ছিল যার ফলে রোমানরা ইরানীদের ওপর বিজয় লাভ করবে এ ধরনের কোন কথা কোন ব্যক্তি কল্পনাও করতে পারতো না। বরং বিজয় তো দূরের কথা তখন সামনের দিকে এ সামাজ্য আর টিকে থাকবে এ আশাও কারো ছিল না।\*

<sup>\*</sup> Gibbon, Decline and Fall of the Roman Empire, vol. ii. P. 788, Modern Library, New York.

কুরআন মজীদের এ আয়াত নাযিল হলে মকার কাফেরর। এ নিয়ে খুবই ঠাট্টা বিদূপ করতে থাকে। উবাই ইবনে খাল্ফ হযরত আবৃ বকরের (রা) সাথে বাজী রাখে। সে বলে, যদি তিন বছরের মধ্যে রোমানরা জয়লাভ করে তাহলে আমি তোসাকে দশটা উট দেবো অন্যথায় ত্মি আমাকে দশটা উট দেবে। নবী সাল্লাল্ল্ছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এ বাজীর কথা জানতে পেরে বলেন, কুরআনে বলা হয়েছে في برغاي আর আরবী ভাষায় শব্দ বললে দশের কম বুঝায়। কাজেই দশ বছরের শর্ত রাখো এবং উটের সংখ্যা দশ থেকে বাড়িয়ে একশো করে দাও। তাই হযরত আবৃ বকর (রা) উবাইর সাথে আবার কথা বলেন এবং নত্নভাবে শর্ত লাগানো হয় যে, দশ বছরের মধ্যে উভয় পক্ষের যার কথা মিথ্যা প্রমাণিত হবে সে অন্যুক্ষকে একশোটি উট দেবে।

৬২২ সালে একদিকে নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লাম হিজরাত করে মদীনা তাইয়েবায় চলে যান অন্যদিকে কায়সার হিরাক্লিয়াস নীরবে কট্যান্টিনোপল থেকে বের হয়ে কৃষ্ণসাগরের পথে ত্রাবিজ্নের দিকে রওয়ানা দেন। সেখানে গিয়ে তিনি পেছন দিক থেকে ইরানের ওপর আক্রমণ করার প্রস্তুতি নিতে থাকেন। এই প্রতি—আক্রমণের প্রস্তুতির জন্য কায়সার গীর্জার কাছে অর্থ সাহায্যের আবেদন জানান। ফলে খৃষ্টায় গীর্জার প্রধান বিশপ সারজিয়াস( (Scrgius) খৃষ্টবাদকে মাজুসীবাদের (অগ্নিপূজা) হাত থেকে রক্ষা করার জন্য গীর্জাসমূহে ভক্তদের নজরানা বাবদ প্রদন্ত অর্থ সম্পদ সৃদের ভিত্তিতে ঋণ দেন। হিরাক্লিয়াস ৬২৩ খৃষ্টাব্দে আর্মেনিয়া থেকে নিজের আক্রমণ শুরু করেন। দিতীয় বছর ৬২৪ সালে তিনি আজারবাইজানে প্রবেশ করে জর্থুট্রের জনাস্থান আরমিয়াহ (Clorumia) ধ্বংস করেন এবং ইরানীদের সর্ববৃহৎ অগ্নিক্ও বিশ্বস্ত করেন। আল্লাহ্র মহিমা দেখুন, এই বছরেই মুসলমানরা বদর নামক স্থানে মুশ্রিকদের মোকাবিলায় প্রথম চূড়ান্ত বিজয় লাভ করে। এভাবে সূরা রূমে উল্লেখিত দু'টি ভবিষ্যদ্বাণীই দশ বছরের সময়সীমা শেষ হবার আগেই একই সংগ্রে সত্য প্রমাণিত হয়।

এরপর রোমান সৈন্যরা জনবরত ইরানীদেরকে পর্যুদন্ত করে যেতেই থাকে। ৬২৭ খৃষ্টাব্দে নিনেভার যুদ্ধে তারা পারস্য সামাজ্যের মেরুদণ্ড ভেঙ্গে দেয়। এরপর পারস্য সমাটদের আবাসস্থল বিধ্বস্ত করে। হিরাক্লিয়াসের সৈন্যুদল সামনের দিকে এগিয়ে যেতে থাকে এবং তারা তদানীন্তন ইরানের রাজধানী তায়াসফুনের (Clesiphon) দোরগোড়ায় পৌছে যায়। ৬২৮ সালে থসরু পারভেজের পরিবারে তার বিরুদ্ধে বিদ্রোহ দেখা দেয়। তাকে বন্দী করা হয়। তার চোখের সামনে তার ১৮ জন পুত্র সন্তানকে হত্যা করা হয়। তাকে বন্দী করা হয়। তার চোখের সামনে তার ১৮ জন পুত্র সন্তানকে হত্যা করা হয়। কয়েক দিন পরে কারা যন্ত্রণায় কাতর হয়ে তিনি নিজেও মৃত্যুবরণ করেন। এ বছরই হুদাইবিয়ার চুক্তি সম্পাদিত হয়, যাকে কুরুআন মহা বিজয় নামে আখ্যায়িত করেছে এবং এ বছরই খসরুর পুত্র দিতীয় কুবাদ সমস্ত রোম অধিকৃত এলাকার ওপর থেকে অধিকার ত্যাগ করে এবং আসল কুশ ফিরিয়ে দিয়ে রোমের সাথে সন্ধি করে। ৬২৯ সালে "পবিত্র কুশ"কে সন্থানে স্থাপন করার জন্য কায়সার নিজে "বায়তুল মাকদিস" যান এবং এ বছরই নবী সাল্লান্থত আলাইহি ওয়া সাল্লাম কাযা উমরাহ আদায় করার জন্য হিজরাতের পর প্রথম বার মকা মু'আযুষমায় প্রবেশ করেন।

এ পর কুরআনের ভবিষ্যদাণী যে, পুরোপুরি সত্য ছিল এ ব্যাপারে কারো সামান্যতম সন্দেহের অবকাশই ছিল না। আরবের বিপুল সংখ্যক মুশরিক এর প্রতি ঈমান আনে। উবাই ইবনে খাল্ফের উত্তরাধিকারীদের পরাজয় মেনে নিয়ে হযরত আবু বকরকে (রা) বাজীর একশো উট দিয়ে দিতে হয়। তিনি সেগুলো নিয়ে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের খেদমতে হাজির হন। নবী (সা) ছকুম দেন, এগুলো সাদকা করে দাও। কারণ বাজী যখন ধরা হয় তখন শরীয়াতে জুয়া হারাম হবার ছকুম নাযিল হয়নি। কিন্তু এখন তা হারাম হবার ছকুম এসে গিয়েছিল। তাই যুদ্ধের ম এমে বশ্যতা স্বীকারকারী কাফেরদের খেকে বাজীর অর্থ নিয়ে নেয়ার অনুমতি তো দিয়ে দেয়া হয়েছে কিন্তু এই সংগে ছকুম দেয়া হয়, তা নিজে ভোগ না করে সাদকা করে দিতে হবে।

### বিষয়বস্থ ও মূল বক্তব্য

এ সূরায় বক্তব্য এভাবে শুরু করা হয়েছে, আজ রোমানরা পরাজিত হয়েছে এবং সমগ্র বিশ্ববাসী মনে করছে এ সামাজ্যের পতন আসন্ত। কিন্তু কয়েক বছর অতিবাহিত হতে না হতেই সবকিছুর পরিবর্তন হয়ে যাবে এবং আজ যে পরা।জত সেদিন সে বিজয়ী হয়ে যাবে।

এ ভূমিকা থেকে একথা প্রকাশিত হয়েছে যে, মানুষ নিজের বাহ্য দৃষ্টির কারণে শুধুমাত্র তাই দেখে যা তার চোখের সামনে থাকে। কিন্তু এ বাহ্যিক পর্দার পেছনে যা কিছু আছে সে সম্পর্কে সে কিছুই জানে না। এ বাহ্যদৃষ্টি যখন দুনিয়ার সামান্য সামান্য ব্যাপারে বিভ্রান্তি ও ভ্রান্ত অনুমানের কারণ হয়ে দাঁড়ায় এবং যখন শুধুমাত্র ম্পাণামীকাল কি হবে" এতটুকু কথা না জানার কারণে মানুষ ভূল হিসেব করে বসে তখন সামগ্রিকভাবে সমগ্র জীবনের ব্যাপারে ইহকালীন বাহ্যিক জীবনের ওপর নির্ভরশীলতা এবং এরি ভিন্তিতে নিজের সমগ্র জীবন পুঁজিকে বাজী রাখা মন্ত বড় ভূল, তাতে সন্দেহ নেই।

এভাবে রোম ও ইরানের বিষয় থেকে ভাষণ আখেরাতের বিষয়ের দিকে মোড় নিয়েছে এবং ক্রমাগত তিন রুক্' পর্যন্ত বিভিন্নভাবে একথা বৃঝাবার চেষ্টা করা হয়েছে যে, আখেরাতের জীবন সম্ভব, যুক্তিসংগত এবং এর প্রয়োজনও আছে। মানুষের জীবন ব্যবস্থাকে সৃস্থ ও সুন্দর করে রাখার স্বার্থেও তার জন্য আখেরাতে বিশাস করে বর্তমান জীবনের কর্মসূচী নেয়া প্রয়োজন। অন্যথায় বাহ্যদৃষ্টির ওপর নির্ভর করে কর্মসূচী গ্রহণ করার যে পরিণাম হয়ে থাকে তাই হতে বাধ্য।

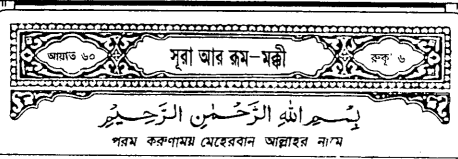
এ প্রসংগে আথেরাতের পক্ষে যুক্তি পেশ করতে গিয়ে বিশ-জগতের যেসব নিদর্শনকে সাক্ষ-প্রমাণ হিসেবে পেশ করা হয়েছে সেগুলো তাওহীদেরও প্রমাণ পেশ করে। তাই চত্র্থ রন্ক্'র শুরু থেকে তাওহীদকে সত্য ও শিরককে মিথাা প্রমাণ করাই তাযণের লক্ষ হয়ে দাঁডায় এবং বলা হয়, মানুষের জন্য পুরোপুরি একনিষ্ঠ হয়ে এক আল্লাহর বন্দেগী করা ছাড়া আর কোন প্রাকৃতিক ধর্ম নেই। শির্ক বিশ্ব প্রকৃতি ও মানব প্রকৃতির বিরোধী। তাই যেখানেই মানুষ এ ভ্রষ্টতার পথ অবলম্বন করেছে সেখানেই বিপর্যয় সৃষ্টি হয়েছে। এ সুযোগে আবার সেই মহা বিপর্যয়ের প্রতি ইওগিত করা হয়েছে যা সে সময় দুনিয়ার দু'টি সবচেয়ে বড় সায়াজ্যের মধ্যে যুদ্ধের কারণে সৃষ্টি হয়ে গিয়েছিল। বলা হয়েছে, এ বিপর্যয়ও শির্কের জন্যতম ফল এবং মানব জাতির অতীত ইতিহাসে যতগুলো জাতি বিপর্যয়ের মুযোমুথি হয়েছে তারা সবাই ছিল মুশারিক।

তাফহীমূল কুরআন



আর রুম

বক্তব্যের শেষ পর্যায়ে উপমার মাধ্যমে লোকদেরকে বৃঝানো হয়েছে, যেমন মৃত পতিত যমীন আল্লাহ প্রেরিত বৃষ্টির স্পর্শে সহসা জীবন্ত হয়ে ওঠে এবং জীবন ও ফসলের ভাণ্ডার উদ্গীরণ করতে থাকে, ঠিক তেমনি আল্লাহ প্রেরিত অহী ও নবুগয়াতও মৃত পতিত মানবতার পক্ষে রহমতের বারিধারা স্বরূপ এবং এর নাযিল হওয়া তার জন্য জীবন, বৃদ্ধি, বিকাশ এবং কল্যাণের উৎসের কারণ হয়। এ সুযোগের সদ্মবহার করলে আরবের এ অনুর্বর ভূমি আল্লাহর রহমতে শস্য শ্যামল হয়ে উঠনে এবং সমস্ত কল্যাণ হবে ভোমাদের নিজেদেরই জন্য। আর এর সদ্যবহার না করলে নিজেদেরই ক্ষতি করবে। তারপর অনুশোচনা করেও কোন লাভ হবে না এবং ক্ষতিপূরণ করার কোন সুযোগই পাবে না।



السرّ فَعُلِبُونَ فَي بِنَصْ الرّ وَ أَنْ فِي اَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْلِ عَلَيْهِمْ السَّعْلِبُونَ فَي بَعْلِ عَلَيْهِمْ اللّهُ وَمِنْ بَعْلُ وَمِنْ بَعْلُ وَمَوْ مَنْ يَعْلُ وَمِنْ بَعْلُ وَمِنْ بَعْلُ وَمِنْ بَعْلُ وَمَوْ مَا يَعْلُ وَمَوْ مَا يَعْلُ وَمَوْ الْعَزِيْرُ لَيَعْلَمُ وَمَنْ يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيْرُ لَيَعْلَمُ وَمَنَ اللهِ وَعَلَا الله وَعَلْ الله وَعَلَا الله وَعَلَا الله وَعَلَا الله وَعَلَا الله وَعَلَ

षानिष-नाम-मीम। तामानता निकर्वेव पित्य भताष्ठि रहाह वर निष्ठापत व भताष्ठा त्या प्राप्त व कराव व कहात प्राप्त व कहात व कहात प्राप्त व कहात व कहा कहात व कहा कहात व कहा कहात व कहा कहात व कहा

১. ইবনে আবাস (রা) এবং অন্যান্য সাহাবী ও তাবেদগণের বর্ণনা থেকে জানা যায়, রোম ও ইরানের এ যুদ্ধে মুসলমানদের সহানৃত্তি ছিল রোমের পক্ষে এবং মঞ্চার কাফেরদের সহানৃত্তি ছিল ইরানের পক্ষে। এর কয়েকটি কারণ ছিল। এক, ইরানীরা এ যুদ্ধকে খৃষ্টবাদ ও অগ্নি পূজার মতবাদের যুদ্ধের রূপ দিয়েছিল। তারা দেশ জয়ের উদ্দেশ্য অতিক্রম করে একে অগ্নি পূজার মতবাদ বিস্তারের মাধ্যমে পরিণত করছিল। বায়তুল মাকদিস জয়ের পর খসরু পারভেজ রোমের কায়সারের কাছে যে পত্র লিখেছিলেন তাতে পরিষ্কারভাবে নিজের বিজয়কে তিনি অগ্নি উপাসনাবাদের সত্যতার প্রমাণ হিসেবে গণ্য করেছিলেন। নীতিগতভাবে অগ্নি উপাসনাবাদের সাথে মঞ্চার মুশরিকদের ধর্মের মিল ছিল। কারণ, তারাও ছিল তাওহীদ অশ্বীকারকারী। তারা দুই খোদাকে মানতো এবং আগুনের

পূজা করতো। তাই মৃশরিকরা ছিল তাদের প্রতি সহানুভৃতিশীল। তাদের মোকাবিলায় খুষ্টানরা যতই শিরকে লিঙ হয়ে যাক না কেন তবুও তারা তাওহীদকে ধর্মের মূল ভিত্তি বলে স্বীকার করতো। তারা আখেরাতে বিশ্বাস করতো এবং অহী ও ব্লিসালাতকে হিদায়াতের উৎস হিসেবে মানতো। তাই তাদের ধর্ম তার আসল প্রকৃতির দিক থেকে মুসলমানদের ধর্মের সাথে সামঞ্জস্যশীল ছিল। এ জন্য মুসলমানরা স্বাভাবিকভাবে তাদের প্রতি সহানুত্তিশীল ছিল এবং তাদের ওপর মুশরিক জাতির বিজয়কে তারা অপছন্দ করতো। দিতীয় কারণটি ছিল, এক নবীর আগমনের পূর্বে পূর্ববর্তী নবীকে যারা মানতো নীতিগতভাবে তারা মুসলমানের সংজ্ঞারই আওতাভুক্ত হয় এবং যতক্ষণ পর্যন্ত তাগমনকারী নবীর দাওয়াত তাদের কাছে না পৌছে এবং তারা তা অস্বীকার না করে ততক্ষণ পর্যন্ত তারা মুসলমানদের মধ্যেই গণ্য হতে থাকে। (দেখুন সূরা কাসাস, ৭৩ টীকা) সে সময় নবী <mark>সাক্লাক্লাহ আলাইহি ওয়া সাক্লামের নব্</mark>ওয়াত লাভের পর মাত্র পাঁচ-ছয় বছর অতিবাহিত হয়েছিল। তাঁর দাওয়াত তখনো বাইরে পৌছেনি। তাই মুসলমানরা খৃষ্টানদেরকে কাফেরদের মধ্যে গণ্য করতো না। তবে ইহুদীরা তাদের দৃষ্টিতে ছিল কাফের। কারণ তারা হযরত ঈসা আলাইহিস সালামের নবুওয়াত অধীকার করতো। তৃতীয় কারণ ছিল, ইসলামের সৃচনায় খৃষ্টানদের পক্ষ থেকে মুসলমানদের সাথে সহানুভূতি পূর্ণ ব্যবহার করা হয়েছিল। যেমন সূরা কাসাসের ৫২ থেকে ৫৫ এবং সূরা মায়েদার ৮২ থেকে ৮৫ আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে। বরং তাদের মধ্য থেকে বহু লোক খোলা মন নিয়ে সত্যের দাওয়াত গ্রহণ করছিল। তারপর হাবশায় হিজরাতের সময় খৃষ্টান বাদশাহ মুসলমানদেরকে আশ্রয় দেন এবং তাদের ফেরত পাঠাবার জন্য মন্ধার কাফেরদের দাবী প্রত্যাখ্যান করেন। এরও দাবী ছিল মুসলমানরা অগ্নি পূজারীদের মোকাবিলায় খৃষ্টানদের কল্যাণকামী হোক।

- ২. অর্থাৎ পূর্বে যখন ইরানীরা জয়লাভ করে তখন নাউযুবিল্লাহ তার অর্থ এটা ছিল না যে, বিশ-জাহানের প্রভু আল্লাহ তাদের মোকাবিলায় পরাজিত হয়ে গেছেন এবং পরে যখন রোমীয়রা জয়লাভ করবে তখন এর অর্থ এ হবে না যে, আল্লাহ তার হারানো সাম্রাজ্য ফিরে পাবেন। সর্ব অবস্থায় শাসন কর্তৃত্ব একমাত্র আল্লাহরই জন্য নিধারিত। পূর্বে যে বিজয় লাভ করে তাকে আল্লাহই বিজয় দান করেন এবং পরে যে জয় লাভ করবে সেও আল্লাহরই ছকুমে জয়লাভ করবে। তাঁর সার্বভৌম কর্তৃত্ব কেউ নিজের শক্তির জোরে প্রাধান্য লাভ করতে পারে না। তিনি যাকে উঠান সে–ই ওঠে এবং যাকে নামিয়ে দেন সে–ই নেমে যায়।
- ৩. ইবনে জারাস (রা) জাবু সাঈদ খুদরী (রা), সৃফিয়ান সওরী (র), সৃদী প্রমুখ মনীযীগণ বর্ণনা করেন, ইরানীদের ওপর রোমীয়রা এবং বদরের যুদ্ধে মুশরিকদের ওপর মুসলমানরা একই সময় বিজয় লাভ করেন। এ জন্য মুসলমানরা দিগুণ আনন্দিত হয়। ইরান ও রোমের ইতিহাস থেকেও একথাই প্রমাণিত হয়। ৬২৪ সালে বদরের যুদ্ধ হয়। এ বছরই রোমের কায়সার জামি উপাসনাবাদের প্রবর্তক যরগুষ্টের জন্মস্থান ধ্বংস করেন এবং ইরানের সবচেয়ে বড় জামিকুও বিধ্বস্ত করেন।

يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْكَيُوةِ النَّانَيَا الْحَوْمَ وَهُرْعَنِ الْأَخِرَةِ هُرْغُفِلُونَ ٥ اَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِيْ اَنْفُسِهِرْ مَاخَلَقَ الله السَّوْتِ وَالْاَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمْ اللَّابِالْحَقِّ وَاجَلِ مُسَمَّى وَ إِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ بِلِقَامِي رَبِّهِمْ لَكُفِرُونَ ٥

লোকেরা দুনিয়ার কেবল বাহ্যিক দিকটাই জানে এবং আখেরাত থেকে তারা নিজেরাই গাফিল। <sup>8</sup> তারা কি কখনো নিজেদের মধ্যে চিন্তা–ভাবনা করেনি? <sup>৫</sup> আল্লাহ পৃথিবী ও আকাশ মণ্ডলী এবং তাদের মাঝখানে যা কিছু আছে সবকিছু সঠিক উদ্দেশ্যে এবং একটি নির্দিষ্ট সময়ের জন্য সৃষ্টি করেছেন। <sup>৬</sup> কিন্তু খনেকেই তাদের রবের সাক্ষাতে বিশাস করে না। <sup>9</sup>

- 8. অর্থাৎ যদিও আথেরাতের প্রমাণ পেশ করার মতো বহু সাক্ষ ও নিদর্শন রয়েছে এবং সেগুলো থেকে গাফিল হবার কোন যুক্তিসংগত কারণ নেই। তবুও এরা নিজেরাই গাফিল থাকছে। অন্য কথায় এটা তাদের নিজেদের ক্রটি। দ্নিয়ার জীবনের এ বাহ্যিক পর্দার ওপর দৃষ্টি নিবদ্ধ করে তারা বসে রয়েছে। এর পেছনে যা কিছু আসছে সে সম্পর্কে তারা কিছুই জানে না। নয়তো আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদেরকে জানাবার ব্যাপারে কোন প্রকার ক্রটি করা হয়নি।
- ৫. এটি আথেরাতের পক্ষে একটি শ্বতন্ত্র যুক্তি। এর অর্থ হচ্ছে যদি এরা বাইরে কোবাও দৃষ্টি দেবার পূর্বে নিজেদের অন্তিত্বের ব্যাপারে চিন্তা—ভাবনা করতো তাহলে নিজেদের মধ্যেই এমন সব যুক্তি পেয়ে যেতো যা বর্তমান জীবনের পরে আর একটি জীবনের প্রয়োজনের সত্যতা প্রমাণ করতো। মানুষের এমন তিনটি বৈশিষ্ট রয়েছে যা তাকে পৃথিবীর অন্যান্য জিনিস থেকে আলাদা করে ঃ
- এক । পৃথিবী ও তার পরিবেশের অসংখ্য জিনিস তার বশীভূত করে দেয়া হয়েছে। এবং সেগুলো ব্যবহার করার ব্যাপক ক্ষমতা তাকে দান করা হয়েছে।

দুই ঃ নিজের জীবনের পথ বেছে নেবার জন্য তাকে স্বাধীন ইখতিয়ার দেয়া হয়েছে। সমান ও কৃফরী, আনুগতা ও বিদ্রোহ এবং স্কৃতি ও দৃষ্কৃতির পথের মধ্য থেকে যে কোন পথেই নিজের ইচ্ছামতো সে চলতে পারে। সত্য ও মিথ্যা এবং সঠিক ও বেঠিক যে কোন পথই সে অবলম্বন করতে পারে। প্রত্যেকটি পথে চলার স্যোগ তাকে দেয়া হয়েছে এবং এ চলার জন্য সে আল্লাহর সরবরাহকৃত উপায়—উপকরণ ব্যবহার করতে পারে তা আল্লাহর আনুগত্যের বা তাঁর নাফরমানির যে কোন পথই হোক না কেন।

তিন ঃ তার মধ্যে জন্মগতভাবে নৈতিকতার অনুভৃতি রেখে দেয়া হয়েছে। এর ভিত্তিতে সে ইচ্ছাকৃত কাজ ও অনিচ্ছাকৃত কাজের মধ্যে ফারাক করে, ইচ্ছাকৃত কাজকে সংকাজ ও অসংকাজ হিসেবে চিহ্নিত করে এবং স্বতচ্চ্তভাবে এই মত অবলম্বন করে যে, সংকাজ পুরস্কার লাভের এবং অসংকাজ শান্তি লাভের যোগ্য হওয়া উচিত।

মানুযের নিজের সন্তার মধ্যে এই যে তিনটি বৈশিষ্ট পাওয়া যায় এগুলো একথাই প্রমাণ করে যে, এমন কোন সময় আসা উচিত যখন মানুযের সমস্ত কাজের জন্য ভাকে দ্ধবাবদিহি করতে হবে। যখন তাকে জিজ্ঞস করা হবে, তাকে দূনিয়ায় যা কিছু দেয়া रराष्ट्रिल जा वावरात कतात कमजारक मि किजार कार्क मानिसारह र यथन मिया यार নিজের নির্বাচনের স্বাধীনতাকে ব্যবহার করে সে সঠিক পথ অবলম্বন করেছে, না ভূল পথ যখন তার ঐচ্ছিক কার্যাবলী যাচাই করা হবে এবং সৎকাব্ধে পুরস্কার ও অসৎকাব্ধে শান্তি দেয়া হবে। একথা সুনিশ্চিত যে, মানুষের জীবনের কার্যাবলী শেষ হবার এবং তার কর্মদণ্ডর বন্ধ হয়ে যাবার পরই এ সময়টি আসতে পারে, তার আগে আসতে পারে না। আর এ সময়টি অবশ্যই এমন সময় আসা উচিত যখন এক ব্যক্তি বা একটি জাতির নয় বরং সমগ্র মানবজাতির কর্মদন্তর বন্ধ হয়ে যাবে। কারণ, কোন ব্যক্তি বা ছাতির নিজের কার্যাবলীর মাধ্যমে দ্নিয়ার বৃকে যেসব প্রভাব বিস্তার করে যায় উক্ত ব্যক্তি বা জাতির মৃত্যুতে তার ধারাবাহিকতা খতম হয়ে যায় না। তার রেখে যাওয়া ভালো বা মন্দ প্রভাবও তো তার আমলনামায় লিখিত হওয়া উচিত। এ প্রভাবগুলো যে পর্যন্ত না পুরোপুরি প্রকাশ হয়ে যায় সে পর্যন্ত ইনসাফ অনুযায়ী পুরোপুরি হিসেব-নিকেশ করা এবং পুরোপুরি পুরস্কার বা শাস্তি দেয়া কেমন করে সম্ভব? এভাবে মানুষের নিজের অস্তিত্ব একথার সাক্ষ পেশ করে এবং পৃথিবীতে মানুষকে যে মর্যাদা দান করা হয়েছে তা স্বতফ্রতভাবে এ দাবী করে যে, দুনিয়ার বর্তমান জীবনের পরে আর একটি জীবন এমন হতে হবে যেখানে আদালত প্রতিষ্ঠিত হবে, ইনসাফ সহকারে মানুষের জীবনের সমস্ত কার্যাবলীর হিসেব–নিকেশ করা হবে এবং প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার কৃতকর্ম অনুসারে প্রতিদান দেয়া হবে।

৬. এ বাক্যে আখেরাতের সপক্ষে আরো দু'টি যুক্তি পেশ করা হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে, মানুয যদি নিজের অস্তিত্বের বাইরে বিশ ব্যবস্থাকে গভীর দৃষ্টিতে নিরীক্ষণ করে তাহলে দু'টি সত্য সুস্পষ্টভাবে তার দৃষ্টিগোচর হবে ঃ

এক ঃ এ বিশ্ব-জাহানকে যথার্থ সত্যের ভিত্তিতে সৃষ্টি করা হয়েছে। এটা কোন শিশুর খেলা নয়। নিছক মন ভ্লাবার জন্য নিজের খেয়ালখুশী মতো সে উল্টা পাল্টা ধরনের যে কোন রকমের একটা ঘর তৈরি করেনি যা তৈরি করা ও ভেঙে ফেলা দুটোই তার কাছে সমান গুরুত্বপূর্ণ। বরং এটি একটি দায়িত্বশীল ব্যবস্থাপনা। এর প্রতিটি জণু পরমাণু এ কথারই সাক্ষ দিয়ে চলছে যে, একে পরিপূর্ণ প্রজ্ঞা ও বিচক্ষণতা সহকারে তৈরী করা হয়েছে। এর প্রত্যেকটি জিনিসের মধ্যে একটি আইন সক্রিয় রয়েছে। এর প্রত্যেকটি জিনিসই উদ্দেশ্যমুখী। মানুষের সমগ্র সভ্যতা-সংস্কৃতি, জর্থ ব্যবস্থা ও জ্ঞান-বিজ্ঞান একথারই সাক্ষবহ। দুনিয়ার প্রত্যেকটি জিনিসের পেছনে সক্রিয় নিয়ম-নীতি উদ্ভাবন করে এবং প্রত্যেকটি কন্তু যে উদ্দেশ্যে তৈরী করা হয়েছে তা জনুসন্ধান করেই মানুষ এখানে এ সবকিছু তৈরী করতে পেরেছে। জন্যথায় যদি একটি জনিয়মতান্ত্রিক ও উদ্দেশ্যহীন খেলনার

মধ্যে একটি পৃত্লের মতো তাকে রেখে দেয়া হতো, তাহলে কোন প্রকার বিজ্ঞান, সভ্যতা ও সংস্কৃতির কথা কল্পনাই করা যেতো না। এখন যে জ্ঞানবান সন্তা এহেন প্রজ্ঞা ও উদ্দেশ্যমুখীতা সহকারে এ দুনিয়া তৈরি করেছেন এবং এর মধ্যে মানুযের মতো একটি সৃষ্টিকে সর্ব পর্যায়ের বৃদ্ধিবৃত্তিক ও শারীরিক শক্তি, ক্ষমতা ও ইখতিয়ার, স্বাধীন নির্বাচন ক্ষমতা ও নৈতিক অনুভূতি দিয়ে নিজের দুনিয়ার অসংখ্য সাজ—সরজাম তার হাতে সঁপে দিয়েছেন, তিনি মানুযকে উদ্দেশ্যবিহীন সৃষ্টি করেছেন একথা কেমন করে তোমাদের বোধগম্য হলো? তোমরা কি দুনিয়ায় ভাঙা ও গড়া, সুকৃতি ও দৃষ্কৃতি, জুলুম ও ইনসাফ এবং ন্যায় ও অন্যায়ের যাবতীয় কাজ কারবার করার পর এমনিই মরে মাটিতে মিশে যাবে এবং তোমাদের কোন ভালো বা মন্দ কাজের কোন ফলাফল দেখা যাবে না? তোমরা কি নিজেদের এক একটি কাজের মাধ্যমে তোমাদের ও তোমাদের মতো হাজার হাজার মানুষের জীবনের ওপর এবং দুনিয়ার অসংখ্য জিনিসের ওপর বহুতর শুভ ও অশুভ প্রভাব বিস্তার করে চলে যাবে এবং তোমাদের মৃত্যুর পর পরই এই সমগ্র কর্মপপ্তরকে এমনি গুটিয়ে নদীতে নিক্ষেপ করে দেয়া হবে?

এ বিশ ব্যবস্থা পর্যবেক্ষণ করার পর দিতীয় যে সত্যটি পরিষারভাবে ফুটে ওঠে সেটি হচ্ছে, এখানে কোন জিনিসই চিরস্থায়ী নয়। প্রত্যেকটি জিনিসের একটি নির্ধারিত জীবনকাল রয়েছে। সেখানে পৌছে যাবার পর তা শেষ হয়ে যায়। সামগ্রিকভাবে সমগ্র বিশ-জাহানের ব্যাপারেও একথাই সতা। এখানে যতগুলো শক্তিই কাজ করছে তারা সবই সীমাবদ্ধ। একটি সময় পর্যন্ত তারা কাজ করছে। কোন এক সময় তারা অবশ্যই নিঃশেষ দুনিয়াকে আদি ও চিরন্তন বলে প্রচার করতো তাদের বক্তব্য তবুও তো সর্বব্যাপী অজ্ঞতা ও মুর্থতার দরুন কিছুটা স্বীকৃতি লাভ করতো কিন্তু দীর্ঘকাল ব্যাপী নাস্তিক্যবাদী ও আল্লাই বিশাসীদের মধ্যে বিশ্ব–জগতের নশরতা ও অবিনশরতা নিয়ে যে বিতর্ক চলে আসছিল, আধুনিক বিজ্ঞান প্রায় চূড়ান্তভাবেই সে ক্ষেত্রে নিজের ভোটটি আল্লাহ বিশ্বাসীদের পক্ষে দিয়ে দিয়েছে। কাজেই বর্তমানে নান্তিকাবাদীদের পক্ষে বৃদ্ধি ও জ্ঞান-বিজ্ঞানের নাম নিয়ে এ দাবী উত্থাপন করার কোন অবকাশই নেই যে, এ দুনিয়া বস্তুবাদিতার যাবতীয় ভিত্তি এ চিন্তার ওপর প্রতিষ্ঠিত ছিল যে, বস্তুর বিনাশ নেই, কেবলমাত্র রূপান্তর ঘটতে পারে। তখনকার চিন্তা ছিল, প্রত্যেক পরিবর্তনের পর বস্তু বস্তুই থেকে যায় এবং তার পরিমাণে কোন কম বেশী হয় না। এরি ভিত্তিতে এ সিদ্ধান্ত গুনানো হতো যে, এ বস্তুজগতের কোন আদি-অন্ত নেই। কিন্তু বর্তমানে আনবিক শক্তি (Atomic Energy) আবিষারের ফলে এ সমগ্র চিন্তার ধারাই উল্টে গেছে। এখন একথা পরিষ্কার হয়ে গেছে যে, শক্তি বস্তুতে রূপান্তরিত হয় এবং বস্তু আবার শক্তিরূপে আতা প্রকাশ করে, এমন কি শেষ পর্যন্ত তার আকৃতিও থাকে না। ভৌতিক অবস্থানও থাকে না। এখন তাপের গতির দিতীয় আইন (Second law of thermo-Dynamics) একথা প্রমাণ করে দিয়েছে যে, এ বস্তুজগত না অনাদি হতে পারে, না অনন্ত। অবশ্যই এক সময় এর শুরু এবং এক সময় শেষ হতে হবে। তাই বিজ্ঞানের ভিত্তিতে বর্তমানে কিয়ামত স্বসীকার করা সম্ভব নয়। আর একথা সুস্পষ্ট যে, বিজ্ঞান যদি আত্মসমর্পন করে তবে দর্শন কিসের ভিত্তিতে কিয়ামত অশ্বীকার করবে?

اَوَلَمْ يَسِيْرُوْا فِي الْاَرْضِ فَيَنْظُرُوْا كَيْفَكَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ عَكَانُوْآ اَشَلَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَّاثَارُوا الْاَرْضَ وَعَمَرُوْهَا اَكْثَرَ مِمَّا عَمْرُوْهَا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ عَلَاكَانَ اللهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَيْ عَلَيْهُوْنَ وَالْبَيِّنْتِ عَلَاكَانَ اللهُ لِيَظْلِمُونَ وَالْبَيِّنْتِ عَلَاكَانَ اللهُ لِيَظْلِمُونَ وَالْبَيِّنْتِ عَلَاكَانَ اللهُ لِيَظْلِمُونَ وَالْبَيِّنْتِ عَلَيْهُونَ عَاقِبَةَ النِّنِيْنَ اَسَاءُوا السُّوْلَى اَنْ كَانَ اللهِ وَكَانَوْلِهَا يَسْتَهُزِءُونَ فَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَكَانَوْلِهَا يَسْتَهُزِءُونَ فَ

षात यता कि कथरना शृथिवीर खभन करति ? छारल यर स्तृ शृर्व याता षािका उर राया छात्र विकास स्वात करति । प्रात्त प्रात्त प्राप्त स्वात स्

৭. অর্থাৎ মৃত্যুর পর নিজের রবের সামনে হান্ধির হতে হবে, একথা বিশাস করে না।

৮. আখেরাতের পক্ষে এটি একটি ঐতিহাসিক যুক্তি। এর অর্থ হচ্ছে, কেবল দুনিয়ার দু'চারজন লোকই তো আখেরাত অস্বীকার করেনি বরং মানব ইতিহাসের বিভিন্ন অধ্যায়ে বিপুল সংখ্যক মানুযকে এ রোগে আক্রান্ত হতে দেখা গেছে। বরং অনেক জাতির সমস্ত লোকই আখেরাত অস্বীকার করেছে অথবা তা থেকে গাফিল হয়ে গেছে কিংবা মৃত্যু পরের জীবন সম্পর্কে এমন মিথ্যা বিশাস উদ্ভাবন করে নিয়েছে যার ফলে আখেরাতের প্রতি বিশাস অর্থহীন হয়ে গেছে। তারপর ইতিহাসের ধারাবাহিক অভিজ্ঞতা একথা জানিয়ে দিয়েছে যে, যেভাবেই আখেরাত অস্বীকার করা হোক না কেন, তার অনিবার্য ফল স্বরূপ মানুযের নৈতিক চরিত্র নই হয়ে গেছে। তারা নিজেদেরকে দায়িত্বহীন মনে করে লাগামহীন ও স্বেচ্ছাচারীতে পরিণত হয়েছে। তারা জুলুম, বিপর্যয়, ফাসেকী ও অন্নীল আচরণের চূড়ান্ত পর্যায়ে পৌছে গেছে। এ জিনিসটির বদৌলতে জাতিসমূহ একের পর এক ধ্বংস হতে থেকেছে। হাজার বছরের ইতিহাসে মানব বংশ একের পর এক যে অভিজ্ঞতা লাভ করেছে তা কি একথা প্রমাণ করে না যে, আখেরাত একটি সত্য, যা অস্বীকার করা মানুযের জন্য ধ্বংসাত্মক ছাড়া আর কিছুই নয়। মানুষ অভিজ্ঞতা ও পর্যবেক্ষণের মাধ্যমে বস্তুকে সবসময় মাটির দিকে নেমে আসতে দেখেছে বলেই সে ভারী জিনিসের আকর্ষণ স্বীকার করে। যে বিষ খেয়েছে সে–ই মারা পড়েছে, এ জন্যই মানুষ

বিষকে বিষ বলে মানে। অনুরূপভাবে আথেরাত অস্বীকার যখন চিরকাল মানুযের নৈতিক বিকৃতির কারণ প্রমাণিত হয়েছে তখন এ অভিজ্ঞতা কি এ শিক্ষা দেবার জন্য যথেষ্ট নয় যে, আখেরাত একটি জাজ্বল্যমান সত্য এবং তাকে বাদ দিয়ে দুনিয়ায় জীবন যাপন করা ভ্লং

- ه. মূল শব্দ হচ্ছে اَكَانُوا الْاَرْضُ कृयिकाक করার জন্য লাঙ্গল দেয়া অর্থেও এ শব্দের ব্যবহার হতে পারে আবার মাটি খুঁড়ে ভূগর্ভ থেকে পানি উঠানো, খাল খনন এবং খনিজ পদার্থ ইত্যাদি বের করাও হয়।
- ১০. যারা নিছক বস্তুগত উন্নতিকে একটি জাতির সং হবার জালামত মনে করে এখানে তাদের যুক্তির জবাব রয়েছে। তারা বলে যারা পৃথিবীর উপায়-উপকরণকে এত বিপুল পরিমাণে ব্যবহার (Exploit) করেছে তারা দুনিয়ায় বিরাট উন্নয়নমূলক কাজ করেছে এবং একটি মহিমানিত সভ্যতার জন্ম দিয়েছে। কাজেই মহান আল্লাহ তাদেরকে জাহান্নামের ইন্ধনে পরিণত করবেন এটা কেমন করে সম্ভব। ক্রজান এর জবাব এভাবে দিয়েছে "এমন উন্নয়নমূলক কাজ" পূর্বেও বহু জাতি বিরাট আকারে করেছে। তারপর কি তোমরা দেখনি সে জাতিগুলো তাদের নিজেদের সভ্যতা-সংস্কৃতি সহকারে ধূলায় মিশে গেছে এবং তাদের "উন্নয়নের' আকাশচ্বী প্রাসাদ ভুলুঠিত হয়েছে? যে আল্লাহর আইন ইহজগতে সত্যের প্রতি বিশ্বাস ও সং চারিত্রিক গুণাবলী ছাড়া নিছক বস্তুগত নির্মাণের এরূপ মূল্য দিয়েছে সে একই আল্লাহর আইন কি কারণে পারলৌকিক জগতে তাকে জাহান্নামে স্থান দেবে না?
- ১১. অর্থাৎ এমন নিদর্শনাবলী নিয়ে যা তাদেরকে সত্য নবী হবার নিশ্চয়তা দেবার জন্য যথেষ্ট ছিল। এখানকার পূর্বাপর আলোচনার প্রেক্ষাপটে নবীদের আগমনের কথা উল্লেখ করার অর্থ হচ্ছে এই যে, একদিকে মানুষের নিজের অন্তিত্বের মধ্যে, এর বাইরে সমগ্র বিশ্ব-জাহানের ব্যবস্থায় এবং মানুষের ইতিহাসের ধারাবাহিক অভিজ্ঞতায় আথেরাতের সাক্ষ বিদ্যমান ছিল। অন্যদিকে একের পর এক নবীগণ এসেছেন। তাঁদের সাথে তাঁদের নবুওয়াত সত্য হবার সুস্পষ্ট আলামত পাওয়া যেতো এবং যথার্থই আথেরাতের আগমন সম্পর্কে তাঁরা মানুষকে সতর্কও করতেন।
- ১২. অর্থাৎ এরপর এ জাতিগুলো যে ধ্বংসের সম্থীন হয়েছে তা তাদের ওপর আল্লাহর জুলুম ছিল না বরং তা ছিল তাদের নিজেদের জুলুম। এসব জুলুম তারা নিজেরাই নিজেদের ওপর করেছিল। যে ব্যক্তি বা দল নিজে সঠিক চিন্তা করে না এবং অন্যের বৃঝিয়ে দেবার পরও সঠিক নীতি অবলম্বন করে না সে নিজেই নিজের অশুভ পরিণামের জন্য দায়ী হয়। এ জন্য আল্লাহকে দোষারোপ করা যেতে পারে না। আল্লাহ নিজের কিতাব ও নবীগণের মাধ্যমে মানুযকে সত্যের জ্ঞান দেবার ব্যবস্থাও করেছেন এবং তাকে এমন বৃদ্ধিবৃত্তিক ও তাত্ত্বিক উপকরণাদিও দিয়েছেন যেগুলো ব্যবহার করে সে সবসময় নবী ও আসমানী কিতাব প্রদন্ত জ্ঞানের সত্যতা যাচাই করতে পারে। এ পথনির্দেশনা এবং এ উপকরণাদি থেকে আল্লাহ যদি মানুষকে বঞ্চিত করে থাকতেন এবং সে অবস্থায় মানুষকে ভুল পথে যাবার ফল পেতে হতো তাহলে নিসন্দেহে আল্লাহর বিরুদ্ধে জুলুমের দোষারোপ করার অবকাশ সৃষ্টি হতে পারতো।

الله يَبْنَ وَالْخَلْقَ ثُرِّيعِيْلُ لَا ثُمَّ اِلْيَدِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَيُوا تَقُوا السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ الْكَانُوا يَبْلِسُ الْهُجُرِمُونَ ﴿ وَلَرْيَكُنَ لَّهُرْمِنَ شُرَكَانُوا مِنْ الْهُرْمِنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

২ রকু'

আল্লাহ সৃষ্টির সৃচনা করেন, তারপর তিনিই তার পুনরাবৃত্তি করবেন। ১৩ তারপর তাঁরই দিকে তোমাদের ফিরিয়ে নেয়া হবে। আর যখন সে সময়টি ১৪ সমাগত হবে, সেদিন অপরাধী বিষয়ে বিমৃঢ় হয়ে যাবে। ১৫ তাদের বানানো শরীকদের মধ্য থেকে কেউ তাদের সুপারিশ করবে না<sup>১৬</sup> এবং তারা নিজেদের শরীকদেরকে অস্বীকার করবে। ১৭

১৩. কথাটি দাবীর ভংগীতে বলা হলেও দাবীর স্বপক্ষে যুক্তিও এর মধ্যে রয়ে গেছে।
সুস্পষ্ট বৃদ্ধিবৃত্তি একথার সাক্ষ দিয়ে থাকে যে, সৃষ্টির সূচনা করা যার পক্ষে সম্ভবপর
তার পক্ষে একই সৃষ্টির পুনরাবৃত্তি করা আরো ভালোভাবেই সম্ভবপর। সৃষ্টির সূচনা তো
একটি বাস্তব সত্যা, বিষয়টি সবার সামনেই রয়েছে। কাফের ও মুশরিকরাও এটাকে
আল্লাহর কাজ বলে স্বীকার করে। এরপর যে আল্লাহ এ সৃষ্টির সূচনা করেন তিনি এর
পুনরাবৃত্তি করতে পারেন না, তাদের এ চিন্তা একেবারেই অর্থহীন ও অযৌক্তিক।

১৪. অর্থাৎ আল্লাহর দিকে ফিরে যাবার এবং তাঁর সামনে উপস্থিত হ্বার সময়।

১৫. মূল শব্দ হচ্ছে ابلاس –এর অর্থ হচ্ছে চরম হতাশা ও দৃঃখ–বেদনার কারণে কোন ব্যক্তির একেবারে হতবাক ও স্তব্ধ হয়ে যাওয়া। আশার সমস্ত পথ বন্ধ হয়ে গিয়েছে দেখে বিষয় বিমৃঢ় হয়ে যাওয়া এবং কোন যুক্তি ও সমর্থন না পাওয়ার কারণে রুদ্ধখাস হওয়া। এ শব্দটি যখন অপরাধীর জন্য ব্যবহার করা হয় তখন মনের পাতায় তার য় ছবি তেসে ওঠে তা হচ্ছে এই য়ে, এক ব্যক্তিকে অপরাধ করার সময় হাতে নাতে পাকড়াও করা হয়েছে। সে পালাবার কোন পথ পাচ্ছে না এবং নিজের সাফাই গাইবার জন্য কোন জিনিস পেশ করে বের হয়ে আসার আশাও রাখে না। তাই তার কঠরুদ্ধ এবং চরম হতাশা ও মনমরা অবস্থায় সে অবাক বিষয়ে থ হয়ে গেছে।

প্রসঙ্গত একথাটাও উপলব্ধি করতে হবে যে, এখানে অপরাধী বলতে কেবল দুনিয়ায় যারা হত্যা, চুরি, ডাকাতি ও এ ধরনের অন্যান্য অপরাধ করে তাদের কথা বলা হয়নি বরং এমন সব লোকের কথা এখানে বলা হয়েছে যারা আল্লাহর বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছে, তাঁর রস্লদের শিক্ষা ও পথনির্দেশ গ্রহণ করতে অস্বীকার করেছে এবং আখোরাতে জবাবদিহি করার কথা অস্বীকার করে অথবা সে ব্যাপারে নির্বিকার থেকে এবং দুনিয়ায় আল্লাহর পরিবর্তে অন্যদের অথবা নিজের প্রবৃত্তির দাসত্ব করতে থেকেছে। এ মূল ভ্রষ্টতার

সাথে সাধারণ্যে অপরাধ বলা হয়ে থাকে এমন কাজ তারা করলেও বা না করলেও কিছু আসে যায় না। এ ছাড়াও এমনসব লোকও এর অন্তরভুক্ত হয়ে থাকে যারা আল্লাহকে মেনে নিয়ে তাঁর রস্লদের প্রতি ইমান এনে আখেরাতকে স্বীকার করে নিয়ে তারপর আবার জেনে বুঝে নিজেদের রবের নাফরমানী করেছে এবং জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত নিজেদের বিদ্রোহীনীতিতে অবিচল থেকেছে। এরা নিজেদের প্রত্যাশার সম্পূর্ণ বিপরীতে আখেরাতের জগতে হঠাৎ করে জেগে উঠবে এবং দেখবে, সত্যিই তো এখানে সেই পরবর্তী জীবন শুরু হয়ে গেছে, যা অস্বীকার করে অথবা যাকে উপেক্ষা করে তারা দ্নিয়ায় কাজ করতো। তখন তাদের বৃদ্ধিভ্রষ্ট হয়ে যাবে এবং তাদের ওপর এমন অবস্থার সৃষ্টি হয়ে যাবে

১৬. তিন ধরনের সন্তার ওপর শরীক শব্দটির প্রয়োগ হয়। এক, ফেব্লেশতা, নবী, আউলিয়া, শহীদ ও পুণাবান লোক। মুশরিকরা বিভিন্ন যুগে এদেরকে আল্লাহর গুণাবলী ও ক্ষমতার অধিকারী গণ্য করে এদের সামনে বন্দেগী ও পূজার যাবতীয় অনুষ্ঠান পালন করতো। কিয়ামতের দিন তারা পরিষার বলে দেবে, এসব ঝিছু করেছো তোমরা আমাদের ইচ্ছার বিরুদ্ধে বরং আমাদের শিক্ষা ও পথনির্দেশের সম্পূর্ণ বিরুদ্ধাচরণ করে। তাই তোমাদের সাথে আমাদের কোন সম্পর্ক নেই। তোমাদের শাফায়াতের জন্য মহান আল্লাহর দরবারে আমরা কিছু আবেদন নিবেদন করবো, এ আশা আমাদের ব্যাপারে করো ना। पूरे, अपन मर किनिम एए लाइ क्रांचन स्वरं व्याप लाई। एपपन : हौंम, सूर्य, তারকা, গাছ, পাথর, পশু ইত্যাদি। মুশরিকরা তাদেরকে খোদায় পরিণত করে, এদের পূজা-উপাসনা করে এবং এদের কাছে প্রার্থনা নিবেদন করে। কিন্তু এই জড় ও নিজীব জিনিসগুলো একথা জানতেই পারে না যে, আল্লাহর প্রতিনিধি মানুষ এসব নজরানা তাদের জন্য উৎসর্গ করছে। একথা সৃস্পষ্ট যে, এদের মধ্য থেকে একজনও তাদের সুপারিশের জন্য সামনে অগ্রসর হবে না। তিন, এমন সব বড় বড় অপরাধী যারা নিজেরাই চেষ্টা করে, ধৌকা ও প্রতারণার পথ অবলয়ন করে. মিথ্যার জাল ছড়িয়ে দিয়ে অথবা শক্তি প্রয়োগ করে দুনিয়ায় আল্লাহর বান্দাদের থেকে নিজেদের বন্দেগী ও পূজা আদায় করে নিয়েছে। যেমন শয়তান, ভণ্ড ধর্মীয় নেতা এবং জালেম ও বৈরাচারী শাসনকর্তা ইত্যাদি। এরা সবাই সেখানে বিপদের শৃংখলে আষ্টেপৃষ্ঠে জড়িত থাকবে। নিজেদের এ ভক্তবৃন্দের সুপারিশের উদ্দেশ্যে সামনে অগ্রসর হওয়া তো দূরের কথা বরং ডারা নিজেদের আমলনামার বোঝা হালকা করার চেষ্টা করতে থাকবে। হাশরের ময়দানে তারা একথা প্রমাণ করার চেষ্টা করতে থাকবে যে, এদের অপরাধের জন্য এরা নিজেরাই দায়ী এবং এদের পথন্টেতার জন্য আমাদের দুর্ভোগ পোহানো উচিত নয়। এভাবে মুশরিকরা সেখানে কোন দিক থেকে কোন প্রকার শাফায়াত লাভ করতে সক্ষম হবে না।

১৭. অর্থাৎ সে সময় মৃশরিকরা একথা স্বীকার করবে যে, তাদেরকে আল্লাহর শরীক করে তারা ভূল করেছিল। প্রকৃতপক্ষে তাদের মধ্য থেকে কারো আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্বে কোন অংশ নেই, এ সত্যটি তখন তাদের সামনে উন্মোচিত হয়ে যাবে। তাই দ্নিয়ায় আজ তারা যে শিরকের ওপর টিকে থাকার জন্য চাপ দিচ্ছে আখেরাতে তাকেই অস্বীকার করবে।

# وَيُوْاَ تَقُوْا السَّاعَةُ يَوْمَئِنٍ يَّنَفَرَّقُونَ ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا اللَّهِ عَلَمُوا اللَّهِ عَمْرُ فِي رَوْضَةٍ يُتُحْبَرُونَ ﴿ الصَّلِحْتِ فَهُرْ فِي رَوْضَةٍ يُتُحْبَرُونَ ﴿

যেদিন সেই সময়টি সমাগত হবে সেদিন (সমস্ত মানুষ) পৃথক পৃথক দলে বিভক্ত হয়ে যাবে। ১৮ যারা ঈমান এনেছে এবং সৎকাজ করেছে তারা একটি বাগানে ১৯ আনন্দে থাকবে। ২০

১৮. অর্থাৎ দুনিয়ায় আজ জাতি, বংশ, গোত্রা, স্বদেশ, ভাষা, পরিবার এবং অর্থনৈতিক রাজনৈতিক স্বার্থসংক্লিষ্ট যতগুলা দলীয় বিভক্তি রয়েছে এসবই সেদিন ভেঙ্গে পড়বে। নির্ভেজাল আকীদা—বিশাস ও নৈতিক কর্মকাণ্ডের ভিত্তিতে নতুন করে এখন ভিন্নতর দল গঠিত হবে। একদিকে সমগ্র মানব জাতির পূর্বের ও পরের সমগ্র প্রজন্মের মধ্য থেকে মু'মিন ও সং লোকদেরকে ছেঁটে আলাদা করে নেয়া হবে এবং তাদের সবাই হবে একটি দলভুক্ত। অন্যদিকে এক ধরনের আস্ত মতবাদ ও বিশাস পোষণকারী এবং এক এক ধরনের অপরাধজীবী মানুষদেরকে সেই বিশাল জনসমূদ্র থেকে ছাঁটাই বাছাই করে আলাদা করে নেয়া হবে এবং তাদের পৃথক পৃথক দল সৃষ্টি হয়ে যাবে। অন্য কথায় এভাবে বলা যায়, ইসলাম যেসব জিনিসকে এ দুনিয়ায় বিভেদ অথবা ঐক্যের ভিত্তি গণ্য করে এবং যেগুলোকে জাহেলিয়াত পন্থীরা এখানে মেনে নিতে অশ্বীকার করেছে, আথেরাতে তারই ভিত্তিতে বিভেদও হবে আবার ঐক্যও।

ইসলাম বলে, মানুষদেরকে পরম্পর থেকে বিচ্ছিন্ন করার এবং পরম্পরের সাথে জুড়ে দেবার আসল জিনিস হচ্ছে তার আকীদা-বিশ্বাস ও নৈতিক চরিত্র। যারা ঈমান আনে এবং আল্লাহর নির্দেশের ওপর তাদের জীবন ব্যবস্থার ভিত গড়ে তোলে তারা সবাই একই দলভুক্ত। তাদের সম্পর্ক বিভিন্ন বংশ ও দেশের সাথেও হতে পারে। অন্যদিকে কৃফরী ও ফাসেকীর পথ অবলয়নকারীরা অন্য একটি দলভুক্ত। তাদের সম্পর্ক যে কোন বংশ ও দেশের সাথেও হতে পারে। এদের উভয়ের জাতীয়তা এক হতে পারে না। এরা দুনিয়ায় সমিলিতভাবে একক জীবনপথ নির্মাণ করে তার ওপর একসাথে চলতে পারে না। ওদিকে আখেরাতেও তাদের পরিণাম একই রকম হতে পারে নাঃ দুনিয়া থেকে আখেরাত পর্যন্ত তাদের পথ ও মন্যিল পরম্পর থেকে আলাদা হয়। পক্ষান্তরে জাহেলিয়াতপন্থীরা প্রত্যেক যুগে এ ব্যাপারে জার দিতে থেকেছে এবং আজো তারা এ ব্যাপারে অবিচল যে বংশ, দেশ ও ভাষার ভিত্তিতে মানুষের দলবদ্ধ হওয়া উচিত। যাদের মধ্যে এ ভিত্তিগুলোর ব্যাপারে একাত্মতা রয়েছে তাদের ধর্ম ও আকীদা–বিশাসের বিভিন্নতা সত্তেও এক জাতিতে পরিণত হয়ে এমনি ধরনের অন্যান্য জাতির বিরুদ্ধে সংঘবদ্ধ হওয়া উচিত এবং এ জাতীয়তাবাদের এমন একটি জীবন ব্যবস্থা থাকা উচিত যেখানে তাওহীদ, শিরক ও নান্তিক্যবাদে বিশ্বাসীরা সবাই একসাথে চলতে পারে। এটিই ছিল আবু জেহেল, আবু লাহাব ও কুরাইশ সরদারদের চিন্তাধারা। তারা বারবার মুহামাদ সাল্লাল্লাল্ আলাইহি ওয়া সাল্লামের বিরুদ্ধে অভিযোগ আনছিল যে, এ ব্যক্তি এসে আমাদের জাতির মধ্যে বিভেদ সৃষ্টি করে দিয়েছে। এ প্রেক্ষিতে কুরুআন মজীদ এখানে সতর্ক বাণী উচ্চারণ করছে যে, এ

وَامَّا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَنَّ بُوا بِالْيَتِنَا وَلِقَّا عِي الْاَخِرَةِ فَا وَلَئِكَ فِي الْعَنَابِ مُحْفَرُونَ فَ فَسُبْحَنَ اللهِ حِيْنَ تُمْسُونَ وَحِيْنَ تُمْسُونَ وَحِيْنَ تُصْبِحُونَ وَحِيْنَ تُصْبِحُونَ وَوَلَدُ الْكَمْنُ فِي السَّاوِتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيَّا وَحِيْنَ تَصْبِحُونَ وَوَلَدُ الْكَمْنُ فِي السَّاوِتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيَّا وَحِيْنَ تَصْبِحُونَ وَلَمُ يَحْرَجُونَ وَلَا أَنْ يَعْنَ مَوْتِهَا وَكَنْ لِكَ تَحْرَجُونَ فَي الْاَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا وَكُنْ لِكَ تَحْرَجُونَ فَي الْاَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا وَكُنْ لِكَ تَحْرَجُونَ فَي الْاَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا وَكُنْ لِكَ تَحْرَجُونَ فَي

আর যারা কৃষ্ণরী করেছে এবং আমার নিদর্শনাবলী ও পরলোকের সাক্ষাতকারকে মিথ্যা বলেছে<sup>২১</sup> তাদেরকে আযাবে হাজির রাখা হবে।

দ্নিয়ায় মিথ্যার ভিত্তিতে তোমরা এই যেসব দল গঠন করেছো এগুলো সবই শেষ পর্যন্ত ভেঙে পড়বে। ইসলাম দ্নিয়ার এ জীবনে যে বিশ্বাস, জীবনাদর্শ ও নৈতিক চরিত্রের ভিত্তিতে পার্থক্য সৃষ্টি করতে চায় মানব জাতির মধ্যে তারি ভিত্তিতে স্থায়ী পার্থক্য গড়ে উঠবে। যাদের গন্তব্য এক নয় তাদের জীবনের পথই বা কেমন করে এক হতে পারে।

১৯. 'একটি বাগান' কথাটি এখানে বাগানের শ্রেষ্ঠত্ব ও মর্যাদা সম্পর্কে ধারণা সৃষ্টি করার জন্য ব্যবহার করা হয়েছে। আরবী ভাষার মতো আমাদের ভাষায়ও একটি পরিচিত বর্ণনাভংগী রয়েছে। কোন ব্যক্তি কাউকে কোন একটি গুরুত্বপূর্ণ কাজ করতে বলে এবং এই সংগ্রে একথাও বলে, যদি তুমি একাজটি করে দাও তাহলে আমি তোমাকে একটি জিনিস দেবো। এখানে একটি জিনিসের অর্থ এ হয় না যে, সংখ্যার দিক দিয়ে তা একটিই হবে। বরং এর উদ্দেশ্য হয়, এর পুরস্কারস্বরূপ তোমাকে একটি অত্যন্ত মূল্যবান জিনিস দেবো, যা পেয়ে তুমি আনন্দে উৎফুল্ল হবে।

২০. এখানে মূলে בריטט শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। আনন্দ, স্বাদ, আড়ম্বর, জীকজমক ও মর্যাদার ধারণা এর অর্থের অন্তরভুক্ত রয়েছে। অর্থাৎ সেখানে অত্যন্ত মর্যাদা সহকারে রাখা হবে, আনন্দে ও আরাম–আয়েশে থাকবে এবং সব রকম ভোগে পরিতৃত্ত হবে।

- ২১. একথাটি অবশ্যই প্রণিধানযোগ্য যে, ঈমানের সাথে সৎকাজের কথা বলা হয়েছে, যার ফলে মানুষ মহান মর্যাদা সম্পন্ন পরিণামফল ভোগ করবে। কিন্তু কৃফরীর অশুভ পরিণাম বর্ণনা প্রসংগে অসৎকাজের কোন বর্ণনা দেয়া হয়নি। এ থেকে সৃস্পষ্টভাবে প্রকাশিত হয় যে, মানুষের পরিণাম নষ্ট করার জন্য কৃফরীই যথেষ্ট। অসৎকাজের সাথে তার শামিল হওয়ায় বা না হওয়ায় কিছু যায় আসে না।
- ২২. এখানে "কাজেই" শব্দটি এ অর্থে ব্যবহার করা হয়েছে যে, যখন তোমরা জানতে পারলে ঈমান ও সৎকাজের এহেন পরিণাম হবে এবং কৃফরী ও মিথ্যা আরোপের এহেন পরিণাম হবে তখন ডোমাদের এ ধরনের কর্মপদ্ধতি অবলয়ন করা উচিত। তাছাড়া "কাজেই" শব্দটির এ অর্থও হয় যে, মুশরিক ও কাফেররা পরকালীন জীবনকে অসম্ভব গণ্য করে আল্লাহকে মূলত অক্ষম ও অপারগ ঘোষণা করছে। কাজেই এর মোকাবিলায় তুমি আল্লাহর প্রশংসা করো, তাঁর মহিমা প্রচার করো এবং এ দুর্বলতা থেকে তিনি মুক্ত একথা ঘোষণা করে দাও। এখানে নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সয়োধন করা হয়েছে এবং তাঁর মাধ্যমে সয়োধন করা হয়েছে সমগ্র মুণমিন সমাজকে।
- ২৩. আল্লাহর মহিমা ও পবিত্রতা ঘোষণা করার অর্থ হচ্ছে এই যে, মুশরিকরা নিজেদের শিরক ও আখেরাত অস্বীকারের মাধ্যমে আল্লাহর প্রতি যেসব দোষ–ক্রাটি ও দুর্বলতা আরোপ করে থাকে সেই অনন্য মহামহিম সত্ত্বাকে তা থেকে পাক-পবিত্র ঘোষণা করা এবং একথা প্রকাশ করা। এ ঘোষণা ও প্রকাশের সর্বোত্তম পদ্ধতি হচ্ছে নামায। এরি ভিত্তিতে ইবনে আবাস, মূজাহিদ, কাতাদাহ, ইবনে যায়েদ ও অন্যান্য মুফাস্সিরগণ বলেন, এখানে "তাসবীহ পাঠ" তথা মহিমা ও পবিত্রতা ঘোষণা করার অর্থ নামায় পড়া। এ তাফসীরের স্বপক্ষে সুস্পষ্ট প্রমাণ কুরআনের এ আয়াতের মধ্যেই রয়ে গেছে অর্থাৎ এখানে আল্লাহর পবিত্রতা বর্ণনা করার জন্য কয়েকটি বিশেষ সময় নির্ধারণ করা হয়েছে। একথা সুস্পষ্ট, আল্লাহ সমস্ত দোষ–ক্রুটিমুক্ত—এ আকীদা পোষণ করাই यिन উদ্দেশ্য হয়ে থাকে, তাহলে এ জন্য আবার সকাল-সীঝে এবং দুপুরে (জোহর) ও রাতের ('ঈশা) নামাযের সময় নির্ধারণের প্রশ্নই উঠতো না। কারণ এ আকীদা তো মুসলমানদের স্বসময়ই পোষণ করতে হবে। এভাবে যদি শুধুমাত্র মুখেই আল্লাহর পবিত্রতা ঘোষণা করা উদ্দেশ্য হয়ে থাকে, তাহলেও এ সময়গুলো নিধারণ করার কোন অর্থ হয় না। কারণ মুসলমানকে তো সবসময় এ আকীদা প্রকাশ করতে হবে। এভাবে যদি নিছক কঠের মাধ্যমে আল্লাহর পবিত্রতা প্রকাশ করা উদ্দেশ্য হয়ে থাকে তাহলেও এ সময়গুলো নিধারণ করা অর্থহীন হয়ে পড়ে। কারণ মুসলমানকে তো সর্বক্ষণ **একথা** প্রকাশ করতে হবে। তাই সময় নির্দিষ্ট করার মাধ্যমে আল্লাহর গুণ ও মহিমা প্রচার করার হকুম নিসন্দেহে তার একটি বিশেষ কার্যকর কাঠামোর প্রতিই ইর্থগত করে। আর এ কার্যকর কাঠামোটি নামায ছাড়া আর কিছুই নয়।
- ২৪. এ আয়াতে নামাযের চারটি সময়ের প্রতি ইশারা করা হয়েছে : ফজর, মাগরিব, আসর ও যোহর। এ ছাড়াও নামাযের ওয়াক্ত সম্পর্কে কুরআন মজিদে আরো যেসব ইশারা করা হয়েছে সেগুলো হচ্ছে :

সুরা আর রূম

اَقِمِ الصِلْوةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ اللَّي غَسنَقِ الَّيْلِ وَقُرْأَنَ الْفَجْرِ عَ

"নামায কায়েম করো সূর্য ঢলে পড়ার পর থেকে রাতের অন্ধকার পর্যন্ত এবং ফজরের সময় কুরআন পাঠ করো।" (বনী ইসরাঈল, ৭৮)

وَاقِمِ الصَّلُوةَ طَرَفَى النَّهَارِ وَزُلْفًا مِّنَ الَّيْلِ ع

"আর, নামায কায়েম করো দিনের দুই মাথায় এবং রাতের কিছু অতিবাহিত হয়ে যাওয়ার পর।" (হূদ, ১১৪ আয়াত)

وَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوْعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوْبِهَا ءِوَمِنْ أَنَائِ الَّيْلِ' فَسَبَّحْ وَاَطْرَافَ النَّهَارِ ـ

"আর তোমার রবের:প্রশংসা সহকারে তাঁর মহিমা ও পবিত্রতা ঘোষণা করো সূর্য উদিত হবার আগে এবং তার অস্ত যাবার আগে। আর রাতের কিছু সময়ও আল্লাহর মহিমা ও পবিত্রতা ঘোষণা করো এবং দিনের প্রান্তভাগেও।" (ত্বা-হা, ১৩০ আয়াত)

এর মধ্য থেকে প্রথম আয়াতটি বলছে ঃ নামাযের সময়সীমা হচ্ছে সূর্য ঢলে পড়ার পর থেকে ঈশা পর্যন্ত এবং এরপর হচ্ছে ফজরের সময়। দ্বিতীয় আয়াতে দিনের দুই প্রান্ত অর্থ ফজর ও মাগরিবের সময় এবং কিছু রাত অতিক্রান্ত হওয়ার পরের সময়টি হচ্ছে ঈশার ওয়াক্ত। তৃতীয় আয়াতে সূর্য উদিত হওয়ার পূর্বে অর্থ জফরের সময় এবং অস্তমিত হওয়ার পূর্বে অর্থ আসরের সময়। রাতের সময়ের মধ্যে মাগরিব ও ঈশা উভয়ই অন্তরভুক্ত। আর দিনের প্রান্ত হচ্ছে তিনটি ঃ এক, সকাল, দুই, সূর্য ঢলে পড়া এবং তিন, মাগরিব। এভাবে সারা দুনিয়ার মুসলমানরা আজ যে পাঁচটি সময়ে নামায পড়ে থাকে কুরআন মজীদ বিভিন্ন স্থানে সে সময়গুলাের প্রতি ইংগিত করেছে। কিন্তু একথা স্পষ্ট শুধুমাত্র এ আয়াতগুলা পাঠ করে কোন ব্যক্তিও নামাযের সময় নির্ধারণ করতে পারতো না। মহান আল্লাহর নিযুক্ত কুরআনের শিক্ষক মুহামাদ সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিজের কথা ও কাজের মাধ্যমে এ ব্যাপারে তাদেরকে পথনির্দেশনা না দিলে তাদের পক্ষে সঠিক পথের সন্ধান পাওয়া সম্ভবপর ছিল না।

এখানে একটু থেমে হাদীস অস্বীকারকারীদের ধৃষ্ঠতার কথা ভাবুন। তারা "নামায পড়া" কে বিদ্রেপ করে এবং বলে, মুসলমানরা বর্তমানে যে নামায পড়ছে এটা আদতে সে জিনিসই নয় কুরআনে যার হকুম দেয়া হয়েছে। তাদের বক্তব্য হচ্ছে, কুরআন তো নামায কায়েম করার হকুম দেয় এবং তার অর্থ নামায পড়া নয় বরং "রব্বিয়াতের ব্যবস্থা" কায়েম করা। এখন তাদেরকে একটু জিজ্ঞেস করুন, রব্বিয়াতের এ অভিনব ব্যবস্থাটি কোন্ ধরনের যাকে সূর্য উদিত হবার পূর্বেই কায়েম করা যেতে পারে অথবা আবার সূর্য চলে পড়ার পর থেকে কিছু রাত অতিবাহিত হওয়া পর্যন্তও কায়েম করা যায় ? আর কোন্ ধরনের রব্বিয়াত ব্যবস্থা বিশেষ করে জুমার দিন কায়েম করা উদ্দেশ্য হয়ে থাকে ?

إِذَا نُوْدِي لِلصِلُّوةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا اللَّي ذِكْرِ اللَّهِ

আর বিশেষ ধরনের এমন কি রব্বিয়াত ব্যবস্থা আছে যা কায়েম করার জন্য মানুষ যখন অগ্রসর হয় তখন প্রথমে মুখমণ্ডল ও কনুই পর্যন্ত হাত ধুয়ে নেয় এবং পা ধুয়ে ফেলে গাঁট পর্যন্ত আর এই সাথে মাথাও সসেহ করে নেয়, অন্যথায় তাকে কায়েম করা যেতে পারে নাঃ

إِذَا قُمْتُمْ اللِّي الصَّلُوةِ فَاغْسِلُوا وُجُّوْهَكُمْ وَآيِديكُمْ اللَّيَ الْمَرَافِقِ

আর রব্বিয়াত ব্যবস্থার মধ্যে এমন কি বিশেষত্ব আছে, যার ফলে যদি মান্য নাপাকির অবস্থায় থাকে, তাহলে যতক্ষণ গোসল না করে নেয় ততক্ষণ তাকে কায়েম করতে পারে না?

لاَ تَقْرَبُوْا الصَّلُوةَ ....... وَلاَ جُنُبًا الِاَّ عَابِرِي سَبِيْلٍ حَتُّى تَهْ تَسلُوْا

আর এটাই বা কেমন ব্যাপার, যদি কোন পুরুষ কোন নারীর সাথে মিলন করে এবং সেখানে পানি না পাওয়া যায় তাহলে এ অদ্ভূত রব্বিয়াত ব্যবস্থাকে কায়েম করার জন্য পাক–পবিত্র মাটিতে হাত ঘসে নিয়ে সেই হাত মুখমগুলের ওপর ঘসতে হবে?

آوَلْمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيْدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوْهِكُمْ وَ آيُدِيَكُمْ مِنْهُ -

আর এ কেমন ধরনের অদ্ভূত রব্বিয়াত ব্যবস্থা যে, যদি কখনো সফর করতে হয় তাহলে মানুষ তাকে পুরোপুরি কায়েম করার পরিবর্তে অর্ধেকটাই কায়েম করে।

وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُواْ مِنْ الصَّلُوةِ

আর এটা কোন্ ধরনের কৌতৃকপ্রদ ব্যাপার যে, যদি মুসলিম সেনাদল শক্রর সাথে মুখোমুখি যুদ্ধে লিগু থাকে, তাহলে সেনাদলের অর্ধেক সিপাহী অস্ত্র সঞ্জিত হয়ে ইমামের পিছনে দাঁড়িয়ে "রবুবিয়াত ব্যবস্থা" কায়েম করতে থাকবে এবং বাকি অর্ধেক ময়দানে শক্রর মোকাবিলা করতে থাকবে? তারপর যখন প্রথম দলটি ইমামের পেছনে রবুবিয়াত ব্যবস্থা কায়েম করতে গিয়ে একটি সিজদা করে নেবে তখন উঠে দাঁড়িয়ে শক্রর মোকাবিলা করার জন্য চলে যাবে এবং হিতীয় দলটি তাদের জায়গায় এসে ইমামের পেছনে "রববিয়াত ব্যবস্থা" কায়েম করতে থাকবে?

وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمْ الصَّلُوةَ فَلْتَقُمْ طَآئِفَةٌ مِّنْهُمْ مُعَكَ وَلَيَا كُنْتَ فِيهِم فَاقَمْتَ لَهُمْ الصَّلُوةَ فَلْتَقُمْ طَآئِفَةٌ مِّنْ وَرَآئِكُمْ وَلَتَاتِ وَلَيَاكُونُوا مِنْ وَرَآئِكُمْ وَلَتَاتِ طَآئَفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصِلُوا فَلْيُصِلُوا مَعَكَ -

وَمِن الْيَتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا آنْتُمْ بَشَرُّ اَثَالُاتُمْ بَشَرُّ اَنْتُلُوْآ تَنْتَشِرُونَ ﴿ وَنَ الْيَتِهِ آنَ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ آنْفُسِكُمْ آزُواجًا لِّتَسْكُنُوْآ الْيُهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُّودَةً وَرَحْمَةً ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يُسِ لِّقَوْمِ إِلَيْ عَنْ ذَلِكَ لَا يُسِ لِقَوْمَ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُسِ لِقَوْمَ إِلَيْ عَنْ فَرَافَ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّال

৩ রুকু'

তাঁর<sup>২৬</sup> নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে, তিনি তোমাদের সৃষ্টি করেছেন মাটি থেকে তারপর সহসা তোমরা হলে মানুষ, (পৃথিবীর বুকে) ছড়িয়ে পড়ছো।<sup>২৭</sup>

আর তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে, তিনি তোমাদের জন্য তোমাদেরই জাতি থেকে সৃষ্টি করেছেন স্ত্রীগণকে,<sup>২৮</sup> যাতে তোমরা তাদের কাছে প্রশান্তি লাভ করো<sup>২৯</sup> এবং তোমাদের মধ্যে ভালোবাসা ও দয়া সৃষ্টি করেছেন।<sup>৩০</sup> অবশ্যই এর মধ্যে বহু নিদর্শন রয়েছে তাদের জন্য যারা চিন্তা-ভাবনা করে।

কুরজান মজীদের এ আয়াতগুলো একথা পরিকার করে বলে দিচ্ছে যে নামায কায়েম করার অর্থ হচ্ছে এমন ধরনের নামায কায়েম করা যা সারা দুনিয়ার মুসলমানরা পড়ে থাকে। কিন্তু হাদীস অস্বীকারকারীদের অবস্থা হচ্ছে এই যে, তারা নিজেরা পরিবর্তিত না হয়ে ইসলামকে পরিবর্তিত করার জন্য চাপ দিয়ে চলছে। আসলে যতক্ষণ কোন ব্যক্তি মহান জাল্লাহর মোকাবিলায় একেবারেই শংকাহীন ও নির্লজ্জ না হয়ে যায় ততক্ষণ সে তাঁর বাণীর সাথে এ বিদ্পাত্মক আচরণ করতে পারে না, যা এরা করছে। অথবা এমন এক ব্যক্তি কুরআনের সাথে এ তামাশা করতে পারে যে নিজের মনে কুরআনকে আল্লাহর কালাম বলে স্বীকৃতি দেয় না এবং নিছক ধোঁকা দেবার জন্য কুরআন কুরআন বলে চিৎকার করে মুসলমানদেরকে গোমরাহ করতে চায়। (এ প্রসঙ্গে সামনের দিকে ৫০ টাকাও দেখে নিন)

২৫. অর্থাৎ যে আল্লাহ প্রতি মুহূর্তে তোমাদের সামনে এ কাজ করছেন তিনি মান্যের মৃত্যুর পর তাকে পুনরুজ্জীবিত করতে অক্ষম হতে পারেন কেমন করে? তিনি সবসময় জীবিত মান্য ও জন্তু—জানোয়ারদের মধ্য থেকে বর্জা পদার্থ (Waste Matter) বের করছেন যেগুলোর মধ্যে জীবনের সামান্যতম গন্ধও নেই। তিনি প্রতি মুহূর্তে নিম্পাণ বস্তুর (Dead Matter) মধ্যে জীবন সঞ্চার করে অসংখ্য পশু, উদ্ভিদ ও মান্য সৃষ্টি করে চলছেন। অথচ যেসব উপাদান থেকে এ জীবন্ত সন্তাগুলোর শরীর গঠিত হচ্ছে তাদের মধ্যে সামান্যতমও জীবনের চিহ্ন নেই। তিনি প্রতি মুহূর্তে তোমাদের এ দৃশ্য দেখিয়ে চলছেন যে, অনুর্বর, অনুরত, অনাবাদি পতিত জমিতে বৃষ্টির পানি পড়ার সাথে সাথেই সহসা সেখানে প্রাণী ও উদ্ভিদের জীবনের বিপুল সমারোহ দেখা যায়। এ সবকিছু দেখার পরও যদি কোন ব্যক্তি

মনে করে সৃষ্টির এ কারখানা পরিচালনাকারী আল্লাহ মানুষের মৃত্যুর পর তাকে পুনরায় জীবিত করতে অক্ষম, তাহলে আসলে তার বৃদ্ধি ভ্রষ্ট হয়ে গেছে। তার বাইরের চোখ দ্'টি যে বাহ্যিক দৃশ্যাবলী দেখে থাকে, তার বৃদ্ধির চোখ তার মধ্যে দৃশ্যমান উচ্জ্বল সত্য দেখতে পায় না।

২৬. মনে রাখতে হবে, এখান থেকে রুক্'র শেষ অবদি মহান আল্লাহর যেসব নিদর্শন বর্ণনা করা হচ্ছে, সেগুলো তো একদিকে বক্তব্য পরম্পরার সাথে সম্পর্ক রেখে পরকালীন জীবনের সম্ভাবনা ও অন্তিত্বশীলতার কথা প্রমাণ করে এবং অন্যদিকে এ নিদর্শনগুলোই প্রমাণ করে যে, এ বিশ্ব—জাহান ইলাহ বিহীন নয় এবং এর ইলাহও বহু নয় বরং এক ও একক ইলাহই এর স্রষ্টা, পরিচালক, মালিক ও শাসক। তিনি ছাড়া মানুষের আর কোন মাবৃদ হওয়া উচিত নয়। অনুরূপভাবে এ রুক্'টি বিষয়কত্বর দিক দিয়ে পূর্বের ও পরের উভয় ভাষণের সাথে সম্পুক্ত।

২৭. অর্থাৎ মানুষের সৃষ্টি রহস্য এ ছাড়া ভার কি যে, কয়েকটি নিম্প্রাণ উপাদানের সমাহার, যেগুলো এ পৃথিবীর বুকে পাওয়া যায়। যেমন কিছু কার্বন, ক্যালসিয়াম, সোডিয়াম এবং এ ধরনের আরো কিছু উপাদান। এগুলোর রাসায়নিক সংযোগের মাধ্যমে মানুষ নামক একটি বিষয়কর সন্ত্রা সৃষ্টি করা হয়েছে এবং তার মধ্যে সৃষ্টি করা হয়েছে আবেগ, অনুভৃতি, চেতনা, বৃদ্ধিবৃত্তি ও চিন্তা-কল্পনার এমন সব অদ্ভূত শক্তি যাদের কোন একটির উৎসও তার মৌলিক উপাদানগুলোর মধ্যে খুঁজে পাওয়া যেতে পারে না। তারপর শুধু এতটুকুই নয় যে, হঠাৎ একজন মানুষ এমনি ধরনের এক ব্যক্তিত্বে পরিণত হয়ে দাঁড়িয়ে গেছে বরং তার মধ্যে এমন সব অদ্ভূত প্রজনন শক্তিও সৃষ্টি করে দেয়া হয়েছে যার বদৌলতে কোটি কোটি মানুষ সে একই কাঠামো এবং যোগ্যতার অধিকারী হয়ে অসংখ্য উত্তরাধিকার সূত্রে প্রাপ্ত এবং সীমাসংখ্যাহীন ব্যক্তিগত বৈশিষ্টের ধারক হিসেবে বের হয়ে আসছে। তোমার বৃদ্ধি কি এ সাক্ষ দেয়, এ চূড়ান্ত জ্ঞানময় সৃষ্টি কোন জ্ঞানী স্টার স্টিকর্ম ছাড়াই আপনা আপনিই অন্তিত্বশীল হয়েছে? তুমি কি সজ্ঞানে ও সচেতন অবস্থায় একথা বলতে পারো, মানুষ সৃষ্টির মতো মহত্তম পরিকল্পনা, তাকে বাস্তব কর্মক্ষেত্রে প্রয়োগ করা এবং পৃথিবী ও আকাশের সংখ্যাতীত শক্তিকে মানব জীবন গঠনের উপযোগী করে দেয়া, এগুলো কি বহু ইলাহর চিন্তা ও ব্যবস্থাপনার ফল হতে পারে? আর তোমরা যখন মনে করতে থাকো, যে আল্লাহ মানুষকে নিরেট অনন্তিত্ব থেকে অস্তিত্ব দান করেছেন তিনি সেই মানুষকে মৃত্যু দান করার পর পুনরায় জীবিত করতে পারবেন না তখন তোমাদের মন্তিষ কি সঠিক অবস্থায় থাকে?

২৮. অর্থাৎ স্রষ্টার প্রজ্ঞার পূর্ণতা হচ্ছে এই যে, তিনি মানুষকে শুধুমাত্র একটি জাতি (Sexes) সৃষ্টি করেনেনি বরং তাকে দৃ'টি জাতির আকারে সৃষ্টি করেছেন। মানবিকতার দিক দিয়ে তারা একই পর্যায়ভূক্ত। তাদের সৃষ্টির মূল ফরমূলাও এক। কিন্তু তারা উভয়ই পরস্পর থেকে তিন্ন শারীরিক আকৃতি, মানসিক ও আত্মিক গুণাবলী এবং আবেগ—অনুভূতি ও উদ্যোগ নিয়ে জনালাভ করে। আবার তাদের মধ্যে এমন বিষয়কর সম্বন্ধ ও সামজ্ঞস্য সৃষ্টি করে দেয়া হয়েছে যার ফলে তারা প্রত্যেকে পুরোপুরি অন্যের জোড়ায় পরিণত হয়েছে। প্রত্যেকের শরীর এবং প্রবৃত্তি ও উদ্যোগসমূহ অন্যের শারীরিক ও প্রবৃত্তির দাবীসমূহের পরিপূর্ণ জবাব। এ ছাড়াও সেই প্রাক্ত স্রষ্টা এ উভয় জাতির

লোকদেরকে সৃষ্টির সূচনা থেকেই বরাবর এ আনুপাতিক হারে সৃষ্টি করে চলবেন। আজ পর্যন্ত কখনো দুনিয়ার কোন জাতির মধ্যে বা কোন এলাকায় কেবলমাত্র পুত্র সন্তানই জনালাভ করছে, এমনটি দেখা যায়নি। অথবা কোথাও কেবলমাত্র কন্যা সন্তানই জনালাড করে চলছে এমন কথাও শোনা যায়নি। এটা এমন একটা জিনিস যার মধ্যে কোন মানুষের হস্তক্ষেপ বা বৃদ্ধি-কৌশল প্রয়োগের সামান্যতম অবকাশই নেই। মানুষ এ ব্যাপারে সামান্যতমও প্রভাব বিস্তার করতে পারে না যে, মেয়েরা অনবরত এমন মেয়েলী বৈশিষ্ট এবং ছেলেরা অনবরত এমন পুরুষালী বৈশিষ্ট নিয়ে জন্মলাভ করতে থাকবে যা তাদের পরস্পরকে যথার্থ জোড়ায় পরিণত করবে। আর নারী ও পুরুষদের জন্ম এমনি ধারাবাহিকভাবে একটি আনুপাতিক হারে হয়ে যেতে থাকবে, এ ব্যাপারে প্রভাব বিস্তার করার কোন মাধ্যম তার নেই। হাজার হাজার বছর থেকে কোটি কোটি মানুষের জন্মলাভে এ কৌশল ও ব্যবস্থার এমনই সুসামঞ্জস্য পদ্ধতিতে কার্যকর থাকা কখনো নিছক আক্ষিক ঘটনা হতে পারে না আবার বহু ইলাহর সমিলিত ব্যবস্থাপনার ফলও এটা নয়। এ জিনিসটি সুস্পষ্টভাবে একথা প্রমাণ করে যে, একজন বিজ্ঞানী আর শুধুমাত্র একজন মহা বিজ্ঞানী মুষ্টাই তাঁর পরিপূর্ণ জ্ঞান ও শক্তির মাধ্যমে শুরুতে পুরুষ ও নারীর একটি সর্বাধিক উপযোগী ডিজাইন তৈরি করেন। তারপর তিনি এ ডিজাইন অনুযায়ী অসংখ্য পুরুষ ও অসংখ্য নারীর তাদের পৃথক ব্যক্তিগত বৈশিষ্ট সহকারে সারা দুনিয়ায় একটি আনুপাতিক হারে জন্মলাভ করার ব্যবস্থা করেন।

২৯. অর্থাৎ এটা কোন অপরিকল্পিত ব্যবস্থা নয়। বরং স্রষ্টা নিজেই পরিকল্পিতভাবে এ ব্যবস্থা করেছেন, যার ফলে পুরুষ তার প্রাকৃতিক দাবী নারীর কাছে এবং নারী তার প্রাকৃতিক চাহিদা পুরুষের কাছে লাভ করবে এবং তারা উভয়ে পরস্পরের সাথে সম্পর্কিত থেকেই প্রশান্তি ও সূখ লাভ করবে। এ বিজ্ঞানময় ব্যবস্থাপনাকে স্রষ্টা একদিকে মানব বংশধারা অব্যাহত থাকার এবং অন্যদিকে মানবিক সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে অস্তিত্ব দান করার মাধ্যমে পরিণত করেছেন। যদি এ দু'টি জাতিকে নিছক দু'টি পৃথক ডিজাইনে তৈরি করা হতো এবং তাদের মধ্যে এমন অস্থিরতা সৃষ্টি না করা হতো, যা তাদের পারস্পরিক সংযোগ ও সম্পর্ক ছাড়া প্রশান্তিতে পরিণত হতে পারতো না তাহলে সম্ভবত ছাগল–ভেড়ার মতো মানুষের বংশ ধারাও এগিয়ে যেতো কিন্তু তাদের সাহায্যে কোন সভ্যতা ও সংস্কৃতির অন্তিত্ব লাভের কোন সম্ভাবনাই থাকতো না। স্রষ্টা নিজের জ্ঞান ও প্রজ্ঞার সাহায্যে পুরুষ ও নারীর মধ্যে পরস্পরের জন্য এমন চাহিদা, তৃষ্ণা ও অস্থিরতার অবস্থা সৃষ্টি করে রেখেছেন যার ফলে তারা উভয়ে মিলে একসাথে না থাকলে শান্তি ও সূথ লাভ করতে পারে না। সমগ্র প্রাণীজগতের বিপরীতে মানব জাতির মধ্যে এটিই হচ্ছে সভ্যতা ও সংস্কৃতির উন্মেষ ও বিকাশ লাভের মৌলিক কারণ। এ শান্তির অনেষাই তাদেরকে একত্রে<sup>`</sup>ঘর বাঁধতে বাধ্য করে। এরি বদৌলতে পরিবার ও গোত্র অস্তিত্ব লাভ করে। এর ফলে মানুষের জীবনে সাংস্কৃতিক বিকাশ ঘটে। এ বিকাশে মানুষের বৃদ্ধিবৃত্তিক যোগ্যতা অবশ্যই সহায়ক হয়েছে। কিন্তু তা তার আসল উদ্দোক্তা নয়। আসল উদ্দোক্তা হচ্ছে এ অস্থিরতা, যাকে পুরুষ ও নারীর অস্তিত্বের মধ্যে সংস্থাপিত করে তাদেরকে "ঘর" বীধতে বাধ্য করা হয়েছে। কোন্ বৃদ্ধিমান ব্যক্তি একথা ভাবতে পারেন যে, এ বিপুল প্রজ্ঞা প্রকৃতির অন্ধ শক্তিসমূহ থেকে হঠাৎ এমনিই সৃষ্টি হয়ে গেছে? অথবা বহু সংখ্যক ইলাহ কি এমনি ধরনের একটি ব্যবস্থা গড়ে তুলতে পারতো, যার ফলে তারা

وَمِن الْيَهِ خَلْقُ السَّوْفِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَانُ الْسِنْتِكُمْ وَالْوَانِكُمْ وَالْوَانِكُمْ وَالْتَهِ مَنَامُكُمْ وَالْوَانِكُمْ وَالْتَهِ مَنَامُكُمْ وَالْوَانِكُمْ وَالْتَهِ مَنَامُكُمْ وَالْتَهِ وَالْتَهَا وَلَهُ وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهُ وَالْتُلْهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهُ وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَا وَالْتَهَالَ وَالْتَهَا وَالْتَعْلَى الْمُعْلِيقِ لَا اللّذَالِقَالِي وَالْتَعْلَى الْمُعْتَى وَالْتَعْلِي فَالْمُوالِي وَلَالِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْتِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْتِي وَالْتُعْلِي وَالْمُوالِي وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِي وَالْمُوالِمُ وَلِي وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالْمُ وَلَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُولِمُ وَالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوال

ভার তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্টি<sup>৩১</sup> এবং তোমাদের ভাষা ও বর্ণের পার্থক্য।<sup>৩২</sup> অবশ্যই তার মধ্যে বহু নিদর্শন রয়েছে জ্ঞানবানদের জন্য।

আর তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে তোমাদের রাতে ও দিনে ঘুমানো এবং তোমাদের তাঁর অনুগ্রহ সন্ধান করা।<sup>৩৩</sup> অবশ্যই এর মধ্যে রয়েছে বহু নিদর্শন এমনসব লোকদের জন্য যারা (গভীর মনোযোগ সহকারে) শোনে।

এ গভীর জ্ঞানময় উদ্দেশ্য সামনে রেখে হাজার হাজার বছর থেকে অনবরত অসংখ্য পুরুষ ও নারীকে এ বিশেষ অস্থিরতা সহকারে সৃষ্টি করে যেতে থাকতো? এ তো একজন জ্ঞানীর এবং মাত্র একজন জ্ঞানীরই প্রজ্ঞার সুস্পষ্ট নিদর্শন। কেবলমাত্র বৃদ্ধিভ্রষ্ট ব্যক্তিই এটি দেখতে অস্বীকার করতে পারে।

৩০. ডালোবাসা বলতে এথানে কামসিক্ত ডালোবাসার (Sexual Love) কথা বলা হয়েছে। নারী ও পুরুষের মধ্যে এটি আকর্ষণের প্রাথমিক উদ্দোক্তায় পরিণত হয়। তারপর তাদেরকে পরস্পরের সাথে সংলগ্ন করে রাখে। আর "রহমত" তথা দয়া মানে হচ্ছে এমন একটি আত্মিক সম্পর্ক, যা স্বামী-স্ত্রীর জীবনে পর্যায়ক্রমে বিকাশ লাভ করে। এর বদৌলতে তারা দু'জনে দু'জনার কল্যাণাকাংখী, দু'জনের প্রতি সহানুভূতিশীল এবং উভয়ের সুখে-দুখে শরীক হয়ে যায়। এমনকি এমন এক সময় আসে যখন কামসিক্ত ভালোবাসা পেছনে পড়ে থাকে এবং বার্ধক্যে এ জীবনসাথী যৌবনকালের চাইতে অনেক বেশী অগ্রসর হয়ে পরস্পরের জন্য দয়া, স্নেহ ও মমতার পরাকাষ্ঠা প্রদর্শন করতে থাকে। মানুষের মধ্যে গুরুতেই যে অস্থিরতা দেখা দিয়েছিল তাকে সাহায্য করার জন্য সূষ্টা মানুষের মধ্যে এ দু'টি ইভিবাচক শক্তি সৃষ্টি করে দেন। এ অস্থিরতা তো শুধুমাত্র শান্তির প্রত্যাশী এবং এর সন্ধানে সে নারী ও পুরুষকে পরস্পরের দিকে নিয়ে যায়। এরপুর এ দু'টি শক্তি অগ্রসর হয়ে তাদের মধ্যে স্থায়ী বন্ধুত্বের এমন একটি সম্পর্ক জুড়ে দেয় যা দ্'টি পৃথক পরিবেশে লালিত আগন্তুকদেরকে একসাথে মিলিয়ে গভীরভাবে সংযুক্ত করে দেয়। এ সংযোগের ফলে সারা জীবন তারা মাঝ দরিয়ায় নিজেদের নৌকা একসাথে চালাতে থাকে। একথা সুস্পষ্ট, কোটি কোটি মানুষ তাদের জীবনে এই যে ভালোবাসা ও দয়ার অভিজ্ঞতা লাভ করছে এগুলো কোন নিরেট বস্তু নয়। এগুলোকে ওজন ও পরিমাপ

করা যেতে পারে না। মানুষের শারীরিক গঠনে যেসব উপাদানের সমাবেশ ঘটানো হয়েছে তাদের মধ্যে কোথাও এদের উৎস চিহ্নিত করা যেতে পারে না। কোন ল্যাবরেটরীতেও এদের জন্ম ও বিকাশ সাধনের কারণসমূহ অনুসন্ধান করা যেতে পারে না। এ ছাড়া এর আর কোন ব্যাখ্যাই করা যেতে পারে না যে, একজন প্রাক্ত স্রষ্টা স্বেচ্ছাকৃতভাবে একটি উদ্দেশ্য সামনে রেখে পূর্ণ সামজ্ঞস্য সহকারে মানুষের মধ্যে তা সংস্থাপন করে দিয়েছেন।

৩১. অর্থাৎ তাদের অনস্তিত্ব থেকে অস্তিত্ব লাভ করা, একটি অপরিবর্তনীয় নিয়মের ওপর প্রতিষ্ঠিত হওয়া এবং অসংখ্য শক্তির পরম সামঞ্জস্য ও ভারসাম্য সহকারে কাজ করা—এগুলো নিজের অভ্যন্তরে এ বিষয়ের এমন বহু নিদর্শন রাখে যা থেকে জানা যায় যে, এ সমগ্র বিশ্ব–জাহানকে মাত্র একজন মুষ্টাই অন্তিত্ব দান করেছেন এবং তিনিই এ বিশাল ব্যবস্থা পরিচালনা করছেন। একদিকে যদি একথা চিন্তা করা যায় যে, এ প্রাথমিক শক্তি (Energy) কোথা থেকে এদে বস্তুর আকার ধারণ করেছে? বস্তুর এ বিভিন্ন উপাদান কেমন করে গঠিত হয়েছে এ উপাদানগুলোকে এহেন বৈজ্ঞানিক কৌশলে সংমিশ্রিত করে বিষয়কর সামজস্য সহকারে এ অত্যন্তত বিশ্বব্যবস্থা গঠিত হয়েছে কেমন করে? এখন কোটি কোটি বছর ধরে একটি মহাপরাক্রমশালী প্রাকৃতিক আইনের আওতাধীনে এ ব্যবস্থাটি কিভাবে চলছে? এ অবস্থায় প্রত্যেক নিরপেক্ষ বৃদ্ধিবৃত্তি এ সিদ্ধান্তে পৌছুবে যে, এসব কিছু একজন সর্বজ্ঞ ও মহাজ্ঞানীর প্রবল ইচ্ছাশক্তি ছাড়া নিছক ঘটনাক্রমে বা জকন্মাত ঘটতে পারে না। আবার অন্যদিকে যদি দেখা যায় যে, পৃথিবী থেকে নিয়ে বিশ্ব–জাহানের দূরবর্তী নক্ষত্রগুলো পর্যন্ত সবাই একই ধরনের উপাদানে গঠিত এবং একই প্রাকৃতিক আইনের নিয়ন্ত্রণে তারা চলছে, তাহলে হঠকারিতামুক্ত প্রতিটি বৃদ্ধিবৃত্তিই निमल्नादरे प्रकथा श्रीकांत्र कर्त्रत त्य, प्रभाविष्टु वह हेनाहत कर्मकुमना नग्ने द्रत्रे একজন ইলাহ এ সমগ্র বিশ্-জাহানের স্রষ্টা ও প্রতিপালক।

৩২. অর্থাৎ যদিও তোমাদের বাকশক্তি সমান নয়, মুখ ও জিহবার গঠনেও কোন ফারাক নেই এবং মন্তিঞ্চের গঠনাকৃতিও একই রূপ তবুও পৃথিবীর বিভিন্ন জংশে তোমাদের ভাষা বিভিন্ন হয়ে গেছে। তারপর একই ভাষায় যারা কথা বলে তাদের বিভিন্ন শহর ও জনপদের ভাষাও আলাদা। আবার আরো মজার ব্যাপার হচ্ছে, প্রত্যেক ব্যক্তির বলার রীতি, শব্দের উচ্চারণ এবং আলাপ–আলোচনার পদ্ধতি আলাদা। অনুরূপভাবে তোমাদের সৃষ্টি উপাদান এবং তোমাদের গঠনসূত্র একই। কিন্তু তোমাদের বর্ণ এত বেশী বিভিন্ন যে, একেক জ্বাভির কথা না হয় বাদই দিলাম কিন্তু একই বাপ-মায়ের দু'টি সন্তানের বর্ণও সম্পূর্ণ একই হয় না। এখানে নমুনা হিসেবে কেবলমাত্র দু'টি জিনিসের প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে। কিন্তু এদিক দিয়ে সামনে অগ্রসর হয়ে দেখুন, দুনিয়ায় সকল দিকেই আপনি এত বেশী বৈচিত্র (VARAITY) দেখতে পাবেন যে, তাদের সবগুলোকে একত্র করা কঠিন হয়ে দাঁড়াবে। মানুষ, পশু, উদ্ভিদ এবং অন্যান্য সমস্ত জিনিসের যে কোন একটি শ্রেণীকে নেয়া হোক, দেখা যাবে তাদের প্রতিটি এককের মধ্যে মৌলিক একাক্সতা সত্ত্বেও অসংখ্য বিভিন্নতা বিরাজ করছে। এমন কি কোন এক শ্রেণীর একটি এককও অন্য একটি এককের সাথে পুরোপুরি সামজস্যশীল নয়। এমন কি একটি গাছের দু'টি পাতার মধ্যেও পূর্ণ সাদৃশ্য পাওয়া যায় না। এ জিনিসটি পরিষ্কার জানিয়ে দিচ্ছে যে, এ দুনিয়ায় এমন কোন কারখানা নেই যেখানে স্বয়ংক্রিয় মেশিনপত্র চলছে এবং বিপুল উৎপাদনের (Massproduction) পদ্ধতিতে সব রকমের জিনিসের এক একটি ছাঁচ থেকে ঢালাই হয়ে একই ধরনের জিনিস বের হয়ে আসছে। বরং এখানে এমন একজন জবরদন্ত কারিগর কাজ করছেন যিনি প্রত্যেকটি জিনিসকে পূর্ণ ব্যক্তিগত আগ্রহ ও উদ্যোগ সহকারে একটি নতুন ডিজাইনে, নতুন নকশায় ও কারন্কাজে, নতুন সৌষ্ঠবে এবং নতুন গুণাবলী সহকারে তৈরি করেন। তাঁর তৈরি করা প্রত্যেকটি জিনিস স্বকীয় বৈশিষ্টের অধিকারী। তাঁর উদ্ধাবন ক্ষমতা সবসময় সব জিনিসের একটি নতুন মডেল বের করে চলেছে। তাঁর শিল্পকারিতা একটি ডিজাইনকে দিতীয়বার সামনে নিয়ে আসাকে নিজের পূর্ণতার জন্য অবমাননাকর মনে করে। যে ব্যক্তিই এ বিশ্ময়কর দৃশ্য চোখ মেলে দেখবে সে কখনো এ ধরনের মূর্খতা সুলভ ধারণা পোষণ করতে পারে না যে, এ বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা একবার এ কারখানাটি চালিয়ে দিয়ে তারপর নিজে কোথাও গিয়ে ঘুমাচ্ছেন, তিনি যে প্রতি মূহুর্তে সৃষ্টি করে যাচ্ছেন এবং নিজের সৃষ্ট প্রত্যেকটি জিনিসের ওপর ব্যক্তিগত দৃষ্টি দিচ্ছেন, এতো একথার সুম্পষ্ট প্রমাণ।

৩৩. অনুগ্রহ সন্ধান করা অর্থ জীবিকার জন্য সংগ্রাম ও প্রচেষ্টা চালানো। মানুষ যদিও সাধারণত রাতের বেলা ঘুমায় এবং দিনের বেলায় জীবিকার জন্য চেষ্টা-মেহনত করে তবুও শতকরা একশো ভাগ লোক এমনটি করে না। বরং বহুলোক দিনের বেলায় ঘুমায় এবং রাতে জীবিকা উপার্জনের জন্য মেহনত করে। তাই রাত দিনকে একসাথে উল্লেখ করে বলা হয়েছে, এ দু'টি সময়ে তোমরা ঘুমাও এবং নিজেদের জীবিকা উপার্জনের জন্য প্রচেষ্টাও চালিয়ে থাকো।

এটিও এমন ধরনের নিদর্শনাবলীর অন্যতম যেগুলো থেকে একজন মহাজ্ঞানী স্রষ্টার ব্যবস্থাপনার সন্ধান পাওয়া যায়। বরং এ ছাড়াও এ জিনিসটি এও চিহ্নিত করে যে, তিনি নিছক স্রষ্টা নন বরং নিজের সৃষ্টির প্রতি তিনি বড়ই করুণাশীল ও মেহময় এবং তার প্রয়োজন ও কল্যাণের জন্য তার চেয়ে বেশী তিনি চিন্তা করেন। মানুষ দ্নিয়ায় অনবরত পরিশ্রম করতে পারে না। বরং প্রত্যেকবার কয়েক ঘটা মেহনতের পর তাকে কয়েক ঘন্টা বিশ্রাম নিতে হয়। এভাবে জাবার সে কয়েক ঘন্টা মেহনত করার শক্তি পাবে। এ উদ্দেশ্যে মহাজ্ঞানী ও করুণাময় স্রষ্টা মানুষের মধ্যে কেবলমাত্র ক্লান্তির অনুভূতি এবং কেবলমাত্র বিশ্রামের আকাংখা সৃষ্টি করেই ক্ষান্ত হননি বরং "নিদ্রা"র এমন একটি জবরদস্ত চাহিদা তার অস্তিত্বের মধ্যে রেখে দিয়েছেন যার ফলে তার ইচ্ছা ছাড়াই এমন কি তার বিরোধিতা সত্ত্বেও আপনা আপনিই কয়েক ঘন্টার জাগরণ ও মেহনতের পর তা তাকে পাকড়াও করে, কয়েক ঘটা বিশ্রাম নিতে তাকে বাধ্য করে এবং প্রয়োজন শেষ হয়ে গেলে আপনা আপনিই তাকে ত্যাগ করে। এ নিদ্রার স্বরূপ ও অবস্থা এবং এর মৌল কারণগুলো আজো মানুষ অনুধাবন করতে পারেনি। এটি অবশ্যই জন্মগতভাবে মানুষের প্রকৃতিতে এবং তার কাঠামোয় রেখে দেয়া হয়েছে। এটি যে যথাযথভাবে মানুষের প্রয়োজন ও চাহিদা অনুযায়ী হয়ে থাকে, এটা একথার সাক্ষ পেশ করার জন্য যথেষ্ট যে, এটি কোন আকম্মিক ঘটনা নয় বরং কোন মহাজ্ঞানী সন্তা একটি সূচিন্তিত পরিকল্পনা অনুসারে এ ব্যবস্থা গড়ে তুলেছেন। এর মধ্যে একটি বিরাট জ্ঞান, কল্যাণ ও উদ্দেশ্যমুখীতা পরিষ্কার সক্রিয় দেখা যায়। এ ছাড়াও এ নিদ্রা একথারও সাক্ষবহ যে, যিনি মানুষের মধ্যে এ বাধ্যতামূলক উদ্যোগ রেখে দিয়েছেন তিনি নিজেই মানুযের জন্য তার চেয়ে বেশী

وَ مِنْ الْيَهِ يُرِيْكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا عَنَيْجَى بِهِ الْأَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا وَلَّ فِي ذَلِكَ لَا لِي لِقَوْ إِيَّعْقِلُونَ ®

আর তাঁর নিদর্শনাবলীর অন্তরভুক্ত হচ্ছে, তিনি তোমাদের দেখান বিদ্যুণ্চমক ভীতি ও লোভ সহকারে।<sup>৩৪</sup> আর আকাশ থেকে পানি বর্বণ করেন এবং তারপর এর মাধ্যমে জমিকে তার মৃত্যুর পর জীবন দান করেন।<sup>৩৫</sup> অবশ্যই এর মধ্যে নিদর্শন রয়েছে এমন লোকদের জন্য যারা বৃদ্ধি খাটিয়ে কাজ করে।

কল্যাণকামী। অন্যথায় মানুষ ইচ্ছাকৃতভাবে নিদ্রার বিরোধিতা করে এবং জারপূর্বক জেগে থেকে এবং অনবরত কান্ধ করে কেবল নিজের কর্মশক্তিই নয় জীবনী শক্তিও ক্ষয় করে।

তারপর জীবিকার অনেষণের জন্য "আল্লাহর জনুগ্রহ সন্ধান" শব্দাবলীর ব্যবহার করার মাধ্যমে নিদর্শনাবলীর জন্য একটি ধারাবাহিকতার প্রতি ইংগিত করা হয়েছে। যদি পৃথিবী ও আকাশের বিপুল ও অগণিত শক্তি সম্ভারকে জীবিকার কার্যকারণ ও উপায় উপকরণ সৃষ্টি করার কাজে না লাগিয়ে দেয়া হতো এবং পৃথিবীতে মানুষের জন্য জীবিকার অসংখ্য উপায়—উপকরণ সৃষ্টি না করা হতো, তাহলে মানুষ এ জীবিকার সন্ধানইবা কোথায় করতে পারতো। শুধুমাত্র এতটুকুই নয় বরং জীবিকার এ অনুসন্ধান এবং তা উপার্জন এমন অবস্থায়ও সম্ভব হতো না যদি এ কাজের জন্য মানুষকে সর্বাধিক উপযোগী অংগ–প্রত্যংগ এবং দৈহিক ও মানসিক যোগ্যতা না দান করা হতো, কাজেই মানুষের মধ্যে জীবিকা অনেষণের যোগ্যতা এবং তার অন্তিত্বের বাইরে জীবিকার উপকরণাদি বিদ্যমান থাকা পরিষ্কারভাবে একজন দয়াশীল ও মর্যাদাবান সন্তার অন্তিত্বের সন্ধান দেয়। বৃদ্ধিবৃত্তি অসুস্থ না হলে কথনো কেউ এ ধারণা করতে পারতো না যে, এ সবিকছু অক্যাত হয়ে গেছে অথবা এসব বহু ইলাহর ইলাহিত্বের ফল কিবো কোন নির্দ্ধ অন্ধান্তি এ অনুগ্রহ ও দানের উৎস।

৩৪. অর্থাৎ তার মেঘ গর্জন ও বিদ্যুক্তমক থেকে তো একদিকে আশা হয় বৃষ্টি হবে এবং মাঠ শস্যে ভরে যাবে। কিন্তু সাথে সাথে এ ভয়ও জাগে যে, কোথাও বিজলী পড়ে বা অঝোর ধারায় বৃষ্টি হয়ে বানের তোড়ে সবকিছু ভাসিয়ে না নিয়ে যায়।

৩৫. এ জিনিসটি একদিকে মৃত্যু পরের জীবনের দিকে অংগুলি নির্দেশ করে এবং অন্যদিকে এ জিনিসটিই একথা প্রমাণ করে যে, আল্লাহ আছেন এবং এক আল্লাহই পৃথিবী ও আকাশের পরিচালক ও ব্যবস্থাপক। জমি থেকে যা উৎপন্ন হয় তার ওপর নির্ভর করে পৃথিবীর অসংখ্য সৃষ্টির খাদ্য। এ উৎপাদন নির্ভর করে জমির উর্বরতা ও শস্য উৎপাদন ক্ষমতার ওপর। আবার এ উৎপাদন ক্ষমতা নির্ভর করে বৃষ্টিপাতের ওপর। সরাসরি জমির ওপর এ বৃষ্টিপাত হতে পারে। অথবা পানির বিশাল ভাণ্ডার জমির উপরিভাগে স্থান লাভ করতে পারে। কিংবা ভূগর্ভস্থ ঝরণা ও কূপের রূপলাভ করতে পারে। অথবা পাহাড়ের ওপর বরফের আকারে জ্মাট বদ্ধ হয়ে নদ–নদীর সাহায্যে প্রবাহিত হতে পারে। তারপর এ বৃষ্টিপাত আবার নির্ভর করে সূর্যের উত্তাপ, মওসুম পরিবর্তন,

وَمِن النِهِ اَنْ تَقُوْ السَّمَاءُ وَالْاَرْضُ بِاَمْرِهِ ثُرَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً ﴿
مِنَ الْاَرْضِ ﴿ الْمَا الْسَّمَا وَالْاَرْضِ فِي السَّمَاءُ وَالْاَرْضِ ﴿ الْمَا الْ

আর তাঁর নিদর্শনাবলীর মধ্যে রয়েছে, আকাশ ও পৃথিবী তাঁর হকুমে প্রতিষ্ঠিত আছে। তাঁও তারপর যখনই তিনি পৃথিবী থেকে তোমাদের আহবান জানিয়েছেন তখনই একটি মাত্র আহবানেই সহসা তোমরা বের হয়ে আসবে। তাঁ পাকাশসমূহ ও পৃথিবীর মধ্যে যা কিছুই আছে সবই তাঁর বান্দা, সবাই তাঁর হকুমের তাঁবেদার। তিনিই সৃষ্টির সূচনা করেন, তারপর তিনিই আবার তার পুনরাবর্তন করবেন এবং এটি তাঁর জন্য সহজ্বতর। তাঁ আকাশসমূহ ও পৃথিবীতে তাঁর গুণাবলী শ্রেষ্ঠ মর্যাদা সম্পন্ন এবং তিনি পরাক্রমশালী ও জ্ঞানী।

মহাশূন্যের তাপমাত্রা ও শৈত্য, বাতাসের আবর্তন এবং এমন বিদ্যুতের ওপর যা মেঘমালা থেকে বৃষ্টি বর্ষণের ক্ষেত্রে উদ্যোক্তার ভূমিকা পালন করে। এই সংগে বৃষ্টির পানির মধ্যে এক ধরনের প্রাকৃতিক লবণাক্ততাও সৃষ্টি করে দেয়। পৃথিবী থেকে নিয়ে আকাশ পর্যন্ত এসব বিভিন্ন জিনিসের মধ্যে সম্পর্ক ও সামজ্ঞস্য প্রতিষ্ঠিত হওয়া, তারপর এসবের অসংখ্য ও বিচিত্র ধরনের উদ্দেশ্য ও প্রয়োজনের জন্য সুম্পষ্টভাবে উপযোগী হওয়া এবং হাজার হাজার লাখো লাখো বছর পর্যন্ত এদের পূর্ণ একাত্মতা সহকারে অনবরত সহযোগিতার ভূমিকা পালন করে যেতে থাকা, এ সবকিছু কি নিছক ঘটনাক্রমিক হতে পারে? এ সবকিছু কি একজন স্রষ্টার জ্ঞানবন্তা, তাঁর সুচিন্তিত পরিকলনা এবং শক্তিশালী কৌশল ও ব্যবস্থাপনা ছাড়াই হয়ে গেছে? এ সবকিছু কি একথার প্রমাণ নয় যে, পৃথিবী, সূর্য, বাতাস, পানি, উত্তাপ ও শৈত্য এবং পৃথিবীর যারতীয় সৃষ্টির স্তাই। ও রব একজনই?

৩৬. অর্থাৎ তাঁর হকুমে একবার অন্তিত্ব লাভ করেছে শুধু এতটুকু নয় বরং তাদের সবসময় প্রতিষ্ঠিত থাকা এবং তাদের মধ্যে একটি বিশাল নির্মাণ কারখানার প্রতিনিয়ত সচল থাকাও তাঁরই হকুমের বদৌলতে সম্ভব হয়েছে। এক মুহূর্তের জন্যও যদি তার হকুম তাদেরকে প্রতিষ্ঠিত না রাখে, তাহলে এ সমগ্র ব্যবস্থা এক নিমেযেই ওলট পালট হয়ে যাবে।

ضُرَبَ لَكُرْ مِّثَلًا مِنْ اَنْفُسِكُرْ وَلْ لَكُرْ مِنْ مَّا مَلَكَ اَيْمَا نَكُرْ مِنْ شُرِكَاء فِي مَارزَقْنَكُرْ فَانْتُرْ فِيهِ سَوَاءً تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ اَنْفُسَكُمْ كُلْ لِكَ نُفَصِّلُ الْإِيتِ لِقَوْ إِيَّعْقِلُونَ ﴿ بَلِ النَّبَعَ النِّهِ مَنَ اَضَلَ اللهُ وَمَا لَهُمْ فَلَا أَمْ اللهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَصِرِينَ ﴿ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَصِرِينَ ﴾

# ८ इन्कृ'

তिनि निष्करे टांभारमत छन्। टें टांभारमत जाभन मला थिएक वकि पृष्टांख रिश्म कर्त्राह्म। टांभारमत यमन शानाम टांभारमत मानिकानाधीन जाए जारमत मर्था कि वमन किंदू शानाम जाए याता जामात एत्या धन-मन्भरम टांभारमत मार्थ ममान ज्ञानीमात वर टांभता जारमतरक वमन छ्य करता रामन भतन्भरतत मर्था ममक्ष्मरमतरक छ्य करत थारका १८०—याता वृद्धि चांदिय कांछ करत जारमत जन्य जामि वज्ञार ज्याया मुन्ने छार वर्षना करि। किंदू व छात्ममता ना छारम वृद्धि निष्करमत छिंछा-धात्मात शिष्टरम छूटि हन्। वचन जान्नार यारक भथ्छ करति व्याया व्याव व्याव व्याव श्री स्वाव राम व्याव स्वाव राम स्व राम स्वाव राम स्व राम स्वाव राम स्वाव राम स्वाव राम स्वाव राम स्वाव राम स्वाव राम

৩৭. অর্থাৎ বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা ও পরিচালকের পক্ষে তোমাদেরকে পুনর্বার জীবিত করে উঠিয়ে নিয়ে আসা তেমন কোন বড় কাজ নয়। এ জন্য তাঁকে কোন বড় রকমের প্রস্তৃতি নিতে হবে না। বরং তাঁর মাত্র একটি আহবানেই সৃষ্টির প্রথম দিন থেকে নিয়ে আজ পর্যন্ত যতগুলো মানুষ দুনিয়ায় জন্মলাভ করেছে এবং ভবিষ্যতে জন্ম নেবে তারা সবাই একসাথে পৃথিবীর সকল দিক থেকে বের হয়ে আসতে থাকবে।

৩৮. প্রথমবার সৃষ্টি করাটা যদি তাঁর জন্য কঠিন না হয়ে থাকে, তাহলে তোমরা কেমন করে ধারণা করতে পারলে যে, দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা তাঁর জন্য কঠিন হবে? প্রথমবারের সৃষ্টির মধ্যে তো তোমরা সশরীরেই উপস্থিত আছো। তাই এটা যে কঠিন নয় তা তো সৃস্পষ্ট। এখন এটি একটি সহজ বৃদ্ধির ব্যাপার যে, একবার যিনি কোন একটি জিনিস তৈরি করেন সে জিনিসটি পুনর্বার তৈরি করা তার জন্য তুলনামূলকভাবে আরো অনেক বেশী সহজ হওয়ার কথা।

- ৩৯. এ পর্যন্ত তাওহীদ ও আখেরাতের বর্ণনা মিলেমিশে চলছিল। এর মধ্যে যেসব নিদর্শনের দিকে দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে সেগুলোর মধ্যে তাওহীদের প্রমাণও রয়েছে এবং এ প্রমাণগুলো আখেরাতের আগমন যে অসম্ভব নয় সে কথা প্রমাণ করে। এরপর সামনের দিকে নির্ভেজাল তাওহীদ সম্পর্কে আলোচনা আসছে।
- ৪০. পৃথিবী ও আকাশ এবং তাদের মধ্যকার যাবতীয় জিনিসের স্রষ্টা ও মালিক হচ্ছেন আল্লাহ, মৃশরিকরা একথা স্বীকার করার পর তাঁর সৃষ্টির মধ্য থেকে কাউকে আল্লাহর সার্বভৌম সন্তার গুণাবলী ও ক্ষমতার অংশীদার গণ্য করতো। তাদের কাছে প্রার্থনা করতো তাদের সামনে মানত ও নাযরানা পেশ করতো এবং বন্দেগী ও পূজার অনুষ্ঠান করতো। এসব বানোয়াট শরীকদের ব্যাপারে তাদের মৃল আকীদার সন্ধান পাওয়া যায় তাদের কা'বা ঘর তাওয়াফ করার সময় পঠিত "তালবীয়াহ" থেকে। এ সময় তারা বলতোঃ

لبيك اللهم لبيك لا شريك لك الا شريكا هولك تملكه وماملك

"আমি হাজির আছি, হে আমার আল্লাহ আমি হাজির আছি। তোমার কোন শরীক নেই তোমার নিজের শরীক ছাড়া। তুমি তারও মালিক এবং যা কিছু তার মালিকানায় আছে তারও মালিক তুমি।" (তাবারানী ঃ ইবনে আবাস বর্ণিত)

এ আয়াতটিতে মহান আল্লাহ এ শিরকটিই খণ্ডন করছেন। এখানে দৃষ্টান্তটির অর্থ হচ্ছে এই যে, আল্লাহ প্রদন্ত সম্পদে কখনো আল্লাহরই সৃষ্টি যে মানুষ ঘটনাক্রমে তোমার দাসত্ত্ব বন্ধনে আবদ্ধ হয়ে গেছে তোমার অংশীদার গণ্য হতে পারে না। কিন্তু তোমরা অন্ত্বত ধান্দাবাজী শুরু করেছো, আল্লাহর সৃষ্ট বিশ—জাহানে আল্লাহর সৃষ্টিকে নির্দ্বিধায় তাঁর সাথে তাঁর সার্বভৌম কর্তৃত্বে শরীক গণ্য করছো। এ ধরনের নির্বোধ জনোচিত কথাগুলো চিন্তা করার সময় তোমাদের বৃদ্ধি—জ্ঞান কি একেবারে বিনষ্ট হয়ে যায় ং (আরো বেশী ব্যাখাার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন সূরা আন নাহ্ল, ৬২ টিকা)

85. জর্থাৎ যখন কোন ব্যক্তি সহজ-সরল বৃদ্ধির কথা নিজেও চিন্তা করে না এবং জন্যের বৃঝাবার পরও বৃঝতে চায় না তখন তার বৃদ্ধির ওপর আল্লাহর লানত বর্ষিত হয়। এরপর এমন প্রত্যেকটি জিনিস, যা কোন নিষ্ঠাবান ও বিবেকবান ব্যক্তিকে সত্যকথা পর্যন্ত পৌছাতে সাহায্য করে, তা এ হঠকারী মূর্যতাপ্রিয় ব্যক্তিকে আরো বেশী গোমরাহীতে লিপ্ত করতে থাকে। এ অবস্থাটিকেই প্রকাশ করা হয়েছে "পথ ভ্রন্টতা" শব্দের মাধ্যমে। সত্যপ্রিয় মানুষ যখন আল্লাহর কাছে সঠিক পথনির্দেশ লাভের স্যোগ চায় তখন আল্লাহ তার সত্য আকাংখা অনুযায়ী তার জন্য বেশী করে সঠিক পথনির্দেশের কার্যকারণসমূহ সৃষ্টি করে দেন। আর গোমরাহী প্রিয় মানুষ যখন গোমরাহীর ওপর টিকে থাকার জন্য জাের দিতে থাকে তখন আল্লাহ তার জন্য আবার এমন সব কার্যকারণ সৃষ্টি করে যেতে থাকেন যা তাকে বিপথগামী করে দিনের পর দিন সত্য থেকে দ্রে সরিয়ে নিয়ে যেতে থাকে।

فَا قِرْ وَجُهَكَ لِلرِّيْنِ حَنِيْفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا الْكَالِّيْنَ الْعَيْمَ الْمَا الْكَيْمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهَا اللهِ عَلَيْهَا اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِه

काष्कर्<sup>82</sup> (दि नवी ेवश नवीत जनुमातीवृन्म) ेवणिम है द्राय निष्कत एंटाता े पीत्नत<sup>89</sup> पित्क श्वित निवक्ष करत पाछ।<sup>88</sup> जान्नांट यानुयरक त्य श्वकृञित छपत मृष्ठि करतिहान जात छपत श्विष्ठिंछ हर्त्य याछ।<sup>80</sup> जान्नांटत रेजित मृष्टि काठार्या पितवर्जन कर्ता त्यांच पारत ना।<sup>89</sup> अपिटें पूरतापृति मिक छ यथार्थ पीन।<sup>89</sup> किस् जिथकाश्य लाक जात्न ना।

- 8২. এখানে "কাজেই" শব্দটি যে অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে তা হচ্ছে, সত্য যখন তোমাদের জন্য উনুক্ত হয়ে গেছে এবং তোমরা যখন জানতে পেরেছো এ বিশ–জাহানের ও মানুষের স্তষ্টা, মালিক ও সার্বভৌম ক্ষমতা সম্পন্ন শাসনকর্তা এক আল্লাহ ছাড়া আর কেউ নয় তখন এরপর অপরিহার্যভাবে তোমাদের কার্যধারা এ ধরনের হওয়া উচিত।
- ৪৩. কুরআন "দীন" শব্দটিকে যে বিশেষ অর্থে পেশ করছে "দীন" শব্দটি এখানে সেই অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এর মধ্যে বন্দেগী, ইবাদাত ও আনুগত্য লাভের অধিকার একমাত্র লা—শরীক আল্লাহ ছাড়া আর কারো নেই। এতে আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্ব, গুণাবলী, ক্ষমতা ও অধিকারে কাউকে তাঁর সাথে সামান্যতমও শরীক করা যায় না। এখানে মানুষ নিজের ইচ্ছা ও আগ্রহ সহকারে একথা মেনে নেয় যে, সে তার সমস্ত জীবনে আল্লাহর পথনির্দেশ এবং তাঁর আইন মেনে চলবে।
- 88. "একনিষ্ঠ হয়ে নিজের চেহারা এদিকে স্থির নিবদ্ধ করো" অর্থাৎ এরপর আবার অন্যদিকে ফিরো না। জীবনের জন্য এ পথটি গ্রহণ করে নেবার পরি অন্য কোন পথের দিকে দৃষ্টিও দেয়া যাবে না। তারপর তোমাদের চিন্তা—ভাবনা হবে মুসলমানের মতো এবং তোমাদের পছন্দ অপছন্দও হবে মুসলমানদের মতো। তোমাদের মৃল্যবোধ ও মানদও হবে তাই যা ইসলাম তোমাদের দেয়। তোমাদের স্বভাব—চরিত্র এবং জীবন ও কার্যক্রমের ছাঁচ ইসলামের চাহিদা অনুযায়ী হবে। ইসলাম যে পথে ব্যক্তিগত ও সামাজিক জীবনধারা চালাবার বিধান দিয়েছে তোমাদের সে পথেই নিজেদের ব্যক্তিগত ও সামাজিক জীবন পরিচালিত করতে হবে।
- ৪৫. অর্থাৎ সমগ্র মানব জাতিকে এ প্রকৃতির ওপর সৃষ্টি করা হয়েছে যে, এক আল্লাহ ছাড়া তাদের আর কোন স্রষ্টা, রব, মাবুদ ও আনুগত্য গ্রহণকারী নেই। এ প্রকৃতির ওপর তোমাদের প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাওয়া উচিত। যদি স্বেচ্ছাচারীভাবে চলার নীতি অবলয়ন করো তাহলে প্রকৃতির বিরুদ্ধাচরণ করবে। আর যদি অন্যের বন্দেগীর শিকল নিজের গলায় পরে নাও তাহলেও নিজের প্রকৃতির বিরুদ্ধে কাজ করবে।

এ বিষয়বস্তৃটি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম বহু হাদীসে সুস্পষ্ট করে বর্ণনা করেছেন। যেমনঃ

ما من مولود يولد الاعلى الفطرة فابواه يهودانه او ينصرانه او يمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاه ، هل تحسون فيها من حدعاء

"মাতৃগর্ভ থেকে জন্মলাভকারী প্রত্যেকটি শিশু আসলে মানবিক প্রকৃতির ওপরই জন্ম লাভ করে। তারপর তার মা-বাপই তাকে পরবর্তীকালে ইহুদী, খৃষ্টান ও অগ্নিপ্জারী হিসেবে গড়ে তোলে।"

এর দৃষ্টান্ত হচ্ছে, যেমন প্রত্যেকটি পশুর পেট থেকে পুরোপুরি নিখৃত ও সৃস্থ পশুই বের হয়ে আসে। কোন একটা বাচাও কান কাটা অবস্থায় বের হয়ে আসে না। পরে মুশরিকরা নিজেদের জাহেলী কুসংস্থারের কারণে তার কান কেটে দেয়।

মুসনাদে আহমাদ ও নাসায়ীতে আর একটি হাদীস আছে, তাতে বলা হয়েছে ঃ এক বৃদ্ধে মুসলমানরা শক্রদের শিশু সন্তানদেরকেও হত্যা করে। নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ধয়া সাল্লামের কাছে এ খবর পৌছে যায়। তিনি ভীষণ অসন্তুষ্ট হন এবং বলেন ঃ

ما بال اقوام جاوزهم القتل اليوم حتى قتلوا الذرية

"লোকদের কি হয়ে গেছে, আজ তারা সীমা ছাড়িয়ে গেছে এবং শিশুদেরকেও হত্যা করেছে?"

একজন জিজ্ঞেস করলো, এরা কি মুশরিকদের সন্তান ছিল নাং জবাবে তিনি বলেন ঃ
انها خياركم ابناء المشركين

"তোমাদের সর্বোত্তম লোকেরা তো মুশরিকদেরই আওলাদ।" তারপর বলেন 🛭

كل نسمة تولد على الفطرة حتى يعرب عنه لسانها فابواها يهودانها او ينصرانها -

"প্রত্যেক প্রাণসত্তা প্রকৃতির ওপর জন্ম নেয়, এমনকি যখন কথা বলতে শেখে তখন তার বাপ–মা তাকে ইছদী খৃষ্টানে পরিণত করে।"

অন্য একটি হাদীসে ইমাম আহমাদ (র) ঈযায ইবনে হিমার আল মুজাশি'য়ী থেকে উদ্বৃত করেছেন। তাতে বলা হয়েছে, একদিন নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিজের ভাষণের মাঝখানে বলেন ঃ

ان ربى يقول انى خلقت عبادى حنفاء كلهم وانهم اتتهم الشياطين فاضلتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما احللت لهم وامرتهم ان يشركوا بى ما لم انزل به سلطانا -

مُنِيْنِيْ اِلَيْهِ وَاتَّقُوْهُ وَاقِيْهُوا الصَّلُوةَ وَلَا تَكُوْنُوْا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿
مِنَ الَّذِيْنَ فَرَّقُوْ الِيْنَكُمْ وَكَانُوْ اشِيعًا ﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِهَا لَكَيْمِرْ فَرِحُوْنَ ۞

(প্রতিষ্ঠিত হয়ে যাও একথার ওপর) আল্লাহ অভিমুখী হয়ে<sup>8 ৮</sup> এবং তাঁকে ভয় করো,<sup>8 ৯</sup> আর নামায কায়েম করো<sup>৫</sup>০ এবং এমন মুশরিকদের অন্তরভুক্ত হয়ে যেয়ো না যারা নিজেদের আলাদা আলাদা দীন তৈরি করে নিয়েছে আর বিভিন্ন দলে বিভক্ত হয়ে গেছে। প্রত্যেক দলের কাছে যা কিছু আছে তাতেই তারা মশগুল হয়ে আছে।<sup>৫</sup>১

"আমার রব বলেন, আমার সমস্ত বান্দাদেরকে আমি একনিষ্ঠ সত্যপথাশ্রয়ী করে সৃষ্টি করেছিলাম, তারপর শয়তানরা এসে তাদেরকে দীন থেকে বিপথগামী করে এবং তাদের জন্য আমি যা কিছু হালাল করে দিয়েছিলাম সেগুলোকে হারাম করে নেয় এবং তাদেরকে হকুম দেয়, আমার সাথে এ জিনিসগুলোকে শরীক গণ্য করো, যেগুলোকে শরীক করার জন্য আমি কোন প্রমাণ অবতীর্ণ করিন।"

8৬. অর্থাৎ আল্লাহ মানুষকে নিজের বান্দায় পরিণত করেছেন। কেউ চাইলেও এ কাঠামোয় কোন পরিবর্তন সাধন করতে পারে না। মানুষ বান্দা থেকে অ—বান্দা হতে পারে না এবং আল্লাহ ছাড়া অন্য কাউকে ইলাহ বানিয়ে নিলেও প্রকৃতপক্ষে সে মানুষের ইলাহ হতে পারে না। মানুষ নিজের জন্য যতগুলো উপাস্য তৈরি করে নিক না কেন, মানুষ যে, এক আল্লাহ ছাড়া আর কারো বান্দা নয় এ বাস্তব সত্যটি অকাট্য ও অবিচল রয়ে গেছে। মানুষ নিজের মূর্খতা ও অজ্ঞতার কারণে যাকে ইচ্ছা আল্লাহর গুণাবলী ও ক্ষমতার ধারক গণ্য করতে পারে এবং যাকে চায় তাকে নিজের ভাগ্য ভাঙা-গড়ার মালিক মনে করতে পারে। কিন্তু প্রকৃত ও বাস্তব সত্য এটিই যে, সার্বভৌম কর্তৃত্বের গুণাবলীর অধিকারী একমাত্র আল্লাহ ছাড়া আর কেউ নয়। কেউ তার মতো ক্ষমতার অধিকারী নয় এবং মানুষের ভাগ্য ভাঙা-গড়ার শক্তিও আল্লাহ ছাড়া কারো নেই।

এ আয়াতটির আর একটি অনুবাদ এও হতে পারে ঃ "আল্লাহর তৈরি কাঠামোয় পরিবর্তন করা যাবে না।" অর্থাৎ আল্লাহ যে প্রকৃতির ওপর মানুষকে সৃষ্টি করেছেন তাকে বিকৃত করা ও ভেঙে ফেলা উচিত নয়।

় ৪৭. অর্থাৎ শান্ত সমাহিত ভারসাম্যপূর্ণ প্রকৃতির ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকাই সঠিক ও সহজ্বপথ।

৪৮. আল্লাহ অভিমুখী হওয়ার অর্থ হচ্ছে, যে ব্যক্তিই স্বেচ্ছাচারিতার নীতি অবলম্বন করে নিজের প্রকৃত মালিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে অথবা যে ব্যক্তিই অন্যের বন্দেগীর পথ অবলম্বন করে নিজের প্রকৃত রবের প্রতি বিশ্বাসঘাতকতা করেছে তার এ নীতি পরিহার করতে হবে এবং প্রকৃতপক্ষে যে আল্লাহর বান্দা হিসেবে সে জন্মলাভ করেছে সেই এক আল্লীহর বন্দেগীর দিকে তাকে ফিরে যেতে হবে।

৪৯. অর্থাৎ তোমাদের মনে এ ভয় জাগরুক থাকতে হবে যে, যদি আল্লাহর জন্মগত বালা হওয়া সত্ত্বেও তোমরা ভার মোকাবিলায় স্বাধীনতার নীতি অবলম্বন করে থাকো, অথবা তাঁর পরিবর্তে অন্য কারো বন্দেগী করে থাকো, তাহলে এ বিশ্বাসঘাতকতা ও নিমকহারামির জন্য তোমাদের কঠোর শাস্তি ভোগ করতে হবে। তাই তোমাদের এমন নীতি ও মনোভাব থেকে দূরে থাকা উচিত যা তোমাদের জন্য আল্লাহর আ্যাব ভোগ করাকে অবধারিত করে তোলে।

৫০. আল্লাহর দিকে ফেরা এবং তাঁর গযবের ভয় করা—এ দু'টিই মানসিক কর্ম। এ মানসিক অবস্থাটির প্রকাশ এবং এর সৃদৃঢ় প্রতিষ্ঠার জন্য জনিবার্যভাবে এমন কোন দৈহিক কর্মের প্রয়োজন যার মাধ্যমে বাইরেও প্রত্যেক ব্যক্তি জানবে ওমুক ব্যক্তি যথার্থই এক ও লা-শরীক আল্লাহর বন্দেগীর দিকে ফিরে এসেছে। মানুযের নিজের মনের মধ্যেও এ আল্লাহ ভীতির দিকে ফিরে আসার অবস্থাটি একটি কার্যকর পরীক্ষা–নিরীক্ষার মাধ্যমে জনবরত বিকাশ লাভ করতে থাকবে। তাই মহান আল্লাহ এই মানসিক পরিবর্তনের হকুম দেবার পর সাথে সাথেই এ দৈহিক কর্ম অর্থাৎ নামায কায়েম করার হুকুম দেন। মানুষের মনে যতক্ষণ পর্যন্ত কোন চিন্তা নিছক চিন্তার পর্যায়েই থাকে তভক্ষণ তার মধ্যে দৃঢ্তা ও স্থায়িত্ব সৃষ্টি হয় না। এ চিন্তায় ভাটা পড়ে যাওয়ার ভয় থাকে এবং চিন্তায় পরিবর্তন আসারও সম্ভাবনা থাকে। কিন্তু যখন সে সেই অনুযায়ী কাজ করতে থাকে তখন তার মধ্যে এ চিন্তা শিকড় গেড়ে বসে যেতে থাকে এবং যতই সে তদন্যায়ী কান্ধ করতে থাকে ততই তার শক্তিমন্তা ও দৃঢ়তা বেড়ে যেতে থাকে। এমনকি এ আকীদা ও চিন্তা পরিবর্তিত হওয়া এবং এতে ভাটা পড়ে যাওয়া ক্রমেই দৃষর হয়ে যেতে থাকে। এ দৃষ্টিতে বিচার করলে আল্লাহ অভিমুখী হওয়া এবং আল্লাহ ভীতিকে শক্তিশালী করার জন্য প্রতিদিন নিয়মিত পাঁচ ওয়াক্ত নামায় পড়ার চাইতে বেশী কার্যকর আর কোন কাজ নেই। কারণ অন্য যে কোন কাজই হোক না কেন তা বিলম্বে আসে অথবা নামায এমন একটি কাজ যা নিয়মিতভাবে কয়েক ঘটা পরপর একটি নির্দিষ্ট আকৃতিতে মানুষকে স্থায়ীভাবে পালন করতে হয়। কুরআন ঈমান ও ইসলামের পূর্ণাংগ যে পাঠ মানুষকৈ দিয়েছে তা যাতে সে ভুলে না যায় এ জন্য বারবার মানুষকে তার পুনরাবৃত্তি করতে হয়। তাছাড়া মানবগোষ্ঠীর মধ্য থেকে কারা বিদ্রোহের নীতি পরিহার করে রবের প্রতি আনুগত্যের নীতি অবলম্বন করেছে, কাফের ও মুমিন সমাজ উভয়ের সামনে একথা প্রকাশিত হওয়া প্রয়োজন। মু'মিনদের কাছে একথা এ জন্য প্রকাশ হওয়া দরকার যে, এর ফলে তাদের একটি সমাজ ও দল গঠিত হতে পারে। তারা আল্লাহর পথে পরস্পরের সাথে সহযোগিতা করতে পারে। ঈমান ও ইসলামের সাথে যখনই তাদের দলের কোন ব্যক্তির সম্পর্ক টিলা হয়ে যেতে থাকে তথনই কোন সুস্পষ্ট আলামত সংগে সংগেই সমগ্ৰ মু'মিন সমাজকে তার অবস্থা জানিয়ে দেয়। কাফেরদের কাছে এর প্রকাশ হওয়া এ জন্য প্রয়োজন যে, এর ফলে তাদের হৃদয় অভ্যন্তরে ঘুমিয়ে থাকা প্রকৃতি তার নিজের শ্রেণী মানুষদেরকে আসল ইলাহ রবুল আলামীনের দিকে বারবার ফিরে আসতে দেখে জেগে উঠবে এবং যতক্ষণ তারা ছাগবে না ততক্ষণ আল্লাহর অনুগতদের কর্ম তৎপরতা দেখে তাদের মধ্যে ভীতি ও

و إِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرَّدَعُوا رَبَّهُمْ مُّنِيْمِيْنَ الَيْهِ ثُمَّ اِذَا اَذَا تَهُمْ مَّنِيْمِيْنَ الَيْهِ ثُمَّ اِذَا اَذَا تَهُمْ مَّنَهُمْ بِرَبِهِمْ يُشْرِكُونَ فَ لِيكْفُووا بِمَا النَّامُ وَمَ مَثَلًا مَا مَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِمُ اللللْمُوالِمُ الللللْمُ اللَّلِمُ اللللللْمُ اللللللْمُوالِمُ اللللللْمُ اللللللْمُوالِمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولُولُ الللللْمُ الللللْمُولِمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُولُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُولِمُ الللللْمُ اللل

শোকদের অবস্থা হচ্ছে এই যে, যখন তারা কোন কট্ট পায় তখন নিজেদের রবের দিকে ফিরে তাঁকে ডাকতে থাকে<sup>22</sup> তারপর যখন তিনি নিজের দয়ার কিছু স্বাদ তাদেরকে আস্বাদন করান তখন সহসা তাদের মধ্য থেকে কিছু লোক শিরকে লিঙ্ক হয়ে যায়,<sup>40</sup> যাতে আমার অনুগ্রহের প্রতি অকৃতক্ত হয়। বেশ, ভোগ করে নাও, শীঘ্রই তোমরা জানতে পারবে। আমি কি তাদের কাছে কোন প্রমাণপত্র ও দলীল অবতীর্ণ করেছি, যা তাদের শিরকের সত্যতার সাক্ষ দেয়।<sup>48</sup>

আতংক সৃষ্টি হতে থাকবে। এ দু'টি উদ্দেশ্যের জন্যও নামায কায়েম করাই হবে সবচেয়ে বেশী উপযোগী মাধ্যম।

এ প্রসংগে একথাটিও সামনে রাখতে হবে যে, নামায কায়েম করার এ হকুমটি মকা মৃ'আয্যমায় এমন এক যুগে দেয়া হয় যখন মৃষ্টিমেয় কয়েকজন মুসলমানের ক্ষুদ্র দলটি কুরাইশ বংশীয় কাফেরদের জুলুম ও নিপীড়নের যাঁতাকলে নিম্পেষিত হচ্ছিল এবং এরপরও ন' বছর পর্যন্ত এ নিম্পেষণের ধারা অব্যাহত ছিল। সে সময় দূরের কোথাও ইসলামী রাষ্ট্রের নাম নিশানা ছিল না। যদি ইসলামী রাষ্ট্র ছাড়া নামায অর্থহীন হয়ে থাকে, যেমন কন্তিপয় নাদান মনে করে থাকেন, অথবা ইকামতে সালাত অর্থ আদতে নামায কায়েম করা না হয়ে থাকে বরং "রব্বিয়াত ব্যবস্থা" পরিচালনা হয়ে থাকে, যেমন হাদীস অস্বীকারকারীরা দাবী করে থাকেন, তাহলে এ অবস্থায় কুরআন মন্ত্রীদের এ ধরনের ছকুম দেয়ার অর্থ কিং আর এ হকুম আসার পর ৯ বছর পর্যন্ত নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম ও মুসলমানরা এ হকুমটি কিভাবে পালন করতে থাকেন।

৫১. ওপরে যে প্রাকৃতিক দীনের কথা বলা হয়েছে মানব জাতির আসল দীনই হচ্ছে সেই প্রাকৃতিক দীন, এখানে এদিকেই ইনারা করা হয়েছে। এ দীন মুনরিকী ধর্ম থেকে ক্রম-বিবর্তনের মাধ্যমে তাওহীদ পর্যন্ত পৌছেনি। যেমন আন্দাজ অনুমানের মাধ্যমে একটি ধর্মীয় দর্শন রচনাকারীরা মনে করে থাকেন। বরং দুনিয়ায় যতগুলো ধর্ম পাওয়া যায় এ সবেরই উৎপত্তি হয়েছে এ আসল দীনের মধ্যে বিকৃতি সাধনের মাধ্যমে। এ বিকৃতি আসার কারণ হলো এই যে, বিভিন্ন ব্যক্তি প্রাকৃতিক সত্যের ওপর নিজেদের নতুন নতুন কথা বাড়িয়ে দিয়ে নিজেদের জন্য এক একটি আলাদা ধর্ম বানিয়ে নিয়েছে। তাদের প্রত্যেকেই মূল সত্যের পরিবর্তে এ বর্ধিত জিনিসেরই ভক্ত অনুরক্ত হয়ে গেছে। যার ফলে তারা

و إِذَا اَذَقَنَا النَّاسَ رَحْمَةً فَوِحُوا بِهَا وَ إِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةً بِمَا وَ إِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةً بِمَا قَلَّمَ مَنَ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ قَلَّمَ مَنَ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ مَنْ أَوْلَهُ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ مَنْ أَوْلَهُ مِنْ وَاللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ مَنْ أَنْ فَي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْ إِينُوْ مِنُونَ ۞ لِمَنْ يَتَمَا مُونَ هُ وَيَقُورُ مُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْ إِينُوْ مِنُونَ ۞

यथन णामि लाकप्पत्रत्क मग्नात श्वाम षाश्वामन कतारे ७थन जाता जाज णानत्म छएकून रहा छठि व्यवः यथन जाप्पत्त निष्क्षपत्र कृजकर्द्यत ফल जाप्पत्र छपत त्कान विषम व्यव्य पर्ण् ज्यन मरमा जाता रजाग रहा त्याज थात्क। <sup>(CC)</sup> व्यता कि प्रत्य ना णान्नारहे यात्क जान जात तियिक मध्यमातिज करतन व्यवः मश्कीर्ग करतन (यात्क जान) श्वाम व्यव्य त्याद्व व्यव्य तिमर्गनावनी व्ययन लाकप्पत छन्। याता हिमान णात्न। (CV)

অন্যদের থেকে জালাদা হয়ে গিয়ে একটি শ্বতন্ত্র ফিরকায় পরিণত হয়েছে। এখন সঠিক পথনির্দেশনা লাভ করতে চাইলে যে প্রকৃত সত্য ছিল সত্য দীনের মূল ভিত্তি, প্রত্যেক ব্যক্তিকেই সেদিকে ফিরে যেতে হবে। পরবর্তীকালের যাবতীয় বর্ধিত জংশ থেকে এবং তাদের ভক্ত-অনুরক্তদের দল থেকে সম্পর্ক ছিন্ন করে একেবারেই জালাদা হয়ে যেতে হবে। তাদের সাথে তারা যে সম্পর্ক সূত্রই কায়েম রাখবে সেটিই তাদের দীনের মধ্যে বিভ্রান্তি ও বিশৃংখলা সৃষ্টির কারণ হবে।

- ৫২. তাদের হৃদয়ের অভ্যন্তরে যে তাওহীদের প্রমাণ রয়ে গেছে একথাটিই তার সুম্পষ্ট প্রমাণ। যেসব সহায়কের ভিত্তিতে আশার প্রাসাদ গড়ে উঠেছিল যখনই সেগুলো ভেঙে পড়তে থাকে তখনই তাদের অন্তর ভেতর থেকেই স্বছূর্তভাবে এই বলে চিৎকার করতে থাকে যে, বিশ্ব–জাহানের মালিকই আসল শাসন কর্তৃত্বের অধিকারী এবং তারই সাহায্যে তারা নিজ্ঞদের ধ্বংসরোধ ও ক্ষতিপূরণ করতে পারে।
- তে. অর্থাৎ অন্যান্য উপাস্যদেরকে মানত ও ন্যরানা পেশ করার কাজ শুরু হয়ে যায়। এই সংগে একথাও বলা হতে থাকে যে, ওমুক হ্যরতের বদৌলতে এবং ওমুক মাজারের অনুগ্রহে এ বিপদ সরে গেছে।
- ৫৪. অর্থাৎ কোন্ যুক্তির ভিস্তিতে তারা একথা জানতে পারলো যে, আপদ-বিপদ থেকে আল্লাহ রক্ষা করেন না বরং এসব বানোয়াট উপাস্যরা রক্ষা করে থাকে? বৃদ্ধিবৃত্তি কি এর সাক্ষ দেয়ে? অথবা আল্লাহর এমন কোন কিতাব আছে কি যার মধ্যে তিনি বলেছেন, আমি আমার সার্বভৌম কর্তৃত্ব অমৃক অমৃক ব্যক্তিকে দিয়ে দিয়েছি, এখন থেকে তারাই তোমাদের সমস্ত কাক্ষ করে দেবে?
- ৫৫. ওপরের আয়াতে মানুষের মূর্যতা ও অজ্ঞতা, এবং তার অকৃতজ্ঞতা ও বিশাসঘাতকতার জন্য তাকে পাকড়াও করা হয়েছিল। এ আয়াতে মানুষের হীন প্রবৃত্তি ও তার সংকীর্ণমনতার জন্য তাকে পাকড়াও করা হয়েছে। এ হীনচেতা কাপুরুষটি যখন

فَاتِ ذَاالْقُوبِي مَقَّهُ وَالْمِسْكِيْنَ وَابْنَ السِّيلِ ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لِلَّا مِنْ السِّيلِ ﴿ ذَٰلِكَ خَيْرٌ لِلَّانِينَ يُرِينُ وَنَ وَجَهَ اللَّهِ وَالْمِلْكُ هُمُ الْمُ فَلِحُونَ ﴿ وَمَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَوْمَ اللَّهُ عَرْدَ اللَّهِ عَوْمَ اللَّهُ عَرْدَ اللَّهِ عَوْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَوْمَ اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَوْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَم

দুনিয়ায় কিছু ধন—সম্পদ, শক্তি ও মর্যাদা লাভ করে এবং দেখে তার কাজ খৃব ভালোভাবে চলছে তথন এ সবকিছু যে মহান জাল্লাহর দান, একথা আর তার একদম মনে থাকে না। তথন সে মনে করতে থাকে, তার মধ্যে অসাধারণ কিছু আছে যার ফলে সে এমন কিছু লাভ করেছে যা থেকে জন্যেরা বঞ্চিত হয়েছে। এ বিভ্রান্তির মধ্যে জহংকার ও আত্মগরিমার নেশায় সে এমনই বিভোর হয়ে যায় যার ফলে সে আল্লাহ ও সৃষ্টি কাউকেও ধর্তব্যের মধ্যে গণ্য করে না। কিন্তু যখনই সৌভাগ্য মুখ ফিরিয়ে নেয়, সে হিমত হারিয়ে ফেলে এবং দুর্ভাগ্যের একটিমাত্র আঘাতই তার হৃদয়বৃত্তি ভেঙে চুরমার করে দেয়। তখন এমন একটি জবস্থার সৃষ্টি হয় যে, হীনতম কাজ করতেও সে কৃষ্ঠিত হয় না, এমন কি শেষ পর্যন্ত সে আত্মহত্যাও করে বসে।

৫৬. অর্থাৎ মানুষের নৈতিক চরিত্রের ওপর কৃফরী ও শিরক কি প্রভাব বিস্তার করতে পারে এবং এর বিপরীত পক্ষে আল্লাহর প্রতি ঈমানের নৈতিক পরিণাম কি, মৃ'মিনরা এ থেকে সে শিক্ষা লাভ করতে পারে। যে ব্যক্তিই নিষ্ঠা সহকারে আল্লাহর প্রতি ঈমান আনে এবং তাঁকেই রিযিকের সমৃদয় ভাণ্ডারের মালিক মনে করে, সে কখনো আল্লাহকে ভূলে থাকা লোকদের মতো সংকীর্ণ হৃদয়বৃত্তির পরিচয় দিতে পারে না। সে প্রসারিত রিযিক লাভ করলে অহংকারে মন্ত হয় না। বরং আল্লাহর শোকর আদায় করে, আল্লাহর সৃষ্টির প্রতি মমতা ও উদার্যপূর্ণ ব্যবহার করে এবং আল্লাহর সম্পদ আল্লাহর পথে ব্যয় করতে কখনো কৃষ্ঠাবোধ করে না। সংকীর্ণ জীবিকা লাভ করক বা অনাহারে থাকুক সর্বাবস্থায় সে সবর করে, কখনো বিশস্ততা, আমানতদারী ও আত্মর্যাদা বিসর্জন দেয় না এবং শেষ সময় পর্যন্ত আল্লাহর দয়া ও অনুগ্রহের আশায় বসে থাকে। কোন নান্তিক বা মৃশরিক এ নৈতিক শ্রেষ্ঠত্ব লাভ করতে পারে না।

৫৭. আত্মীয়-শ্বন্ধন, মিসকীন ও মুসাফিরকে দান-খয়রাত করার কথা বলা হয়নি। বরং বলা হছে, এ তার অধিকার এবং অধিকার মনে করেই তোমাদের এটা দেয়া উচিত। এ অধিকার দিতে গিয়ে যেন তোমার মনে এ ধারণা না জন্মে যে, তার প্রতি তুমি অনুগ্রহ করছো এবং তুমি কোন মহান দানশীল সন্ত্বা আর সে কোন একটি সামান্য ও নগণ্য সৃষ্টি, তোনার অনুগ্রহের কণা ভক্ষণ করেই সে জীবিকা নির্বাহ করে। বরং একথা ভালোভাবে তোমার মনে গেঁথে যাওয়া উচিত যে, সম্পদের আসল মালিক যদি তোমাকে বেশী এবং অন্য বান্দাদেরকে কম দিয়ে থাকেন, তাহলে এ বর্ধিত সম্পদ হচ্ছে এমন সব লোকের অধিকার যাদেরকে তোমার আওতাধীনে তোমাকে পরীক্ষা করার জন্য দেয়া হয়েছে। তুমি তাদেরকে এ অধিকার দান করছো কি করছো না এটা তোমার মালিক দেখতে চান।

আল্লাহর এ ভাষণ এবং এর আসল প্রাণসন্তা সম্পর্কে যে ব্যক্তিই চিন্তা–ভাবনা করবে সে একথা অনুতব না করে থাকতে পারে না যে, কুরআন মন্ত্রীদ মানুষের জন্য নৈতিক ও আধ্যাত্মিক উন্নতির যে পথ নির্ধারণ করে সে জন্য একটি মুক্ত সমাজ ও মুক্ত অর্থনীতি (Free Economy) অপরিহার্য। এ উর্ন্তি এমন কোন সামাজিক পরিবেশে সম্ভবপর নয় যেখানে মানুষের মালিকানা অধিকার খতম করে দেয়া হয়, রাষ্ট্র সমস্ত উৎপাদন উপকররণের একচ্ছত্র মালিক হয়ে যায় এবং ব্যক্তিবর্গের মধ্যে দ্বীবিকা বন্টনের যাবতীয় ব্যবস্থা সরকারী কর্মকর্তাদের করায়ত্ব থাকে। এমন কি কোন ব্যক্তি নিজের ওপর অন্যের কোন অধিকার চিহ্নিত করার পরও তা তাকে দিতে পারে না এবং অন্য ব্যক্তি কারো থেকে কিছু গ্রহণ করে তার জন্য নিজের মনের মধ্যে কোন শুভেচ্ছার অনুভৃতি লালন করতে পারে না। এভাবে নির্ভেঞ্জাল কমিউনিষ্ট সাংস্কৃতিক ও অর্থনৈতিক ব্যবস্থাকে আজকাল আমাদের দেশে "কুরআনী রবুবীয়াত ব্যবস্থা"র গালভরা নাম দিয়ে জবরদন্তি করআনের ঘাড়ে চাপিয়ে দেয়ার প্রচেষ্টা চলছে। এটা ক্রআনের নিজম্ব পরিকল্পনার সম্পূর্ণ বিপরীত। কারণ এর মধ্যে ব্যক্তিগত নৈতিক বৃত্তির বিকাশ ও উন্মেষ এবং ব্যক্তি চরিত্র গঠন ও উন্নয়নের দুয়ার পুরোপুরি বন্ধ হয়ে যায়। কুরজানের পরিকল্পনা এমন জায়গায় কার্যকর হতে পারে যেখানে ব্যক্তিরা সম্পদের কিছু উপায়-উপকরণের মালিক হয়, সেগুলো স্বাধীনভাবে ব্যবহার করার ক্ষমতা রাখে এবং এরপর স্বেচ্ছায় ও স্বাগ্রহে আল্লাহ ও তাঁর বান্দাদের অধিকার আন্তরিকতা সহকারে প্রদান করে। এ ধরনের সমাজে ব্যক্তিগতভাবে প্রত্যেকটি লোকের মধ্যে একদিকে সহানুভূতি, দয়া-মায়া, মমতা, ত্যাগ–তিতিক্ষা, সত্যদিষ্ঠা ও সত্য-পালন করার উরততর গুণাবলী সৃষ্টি হবার সম্ভাবনা দেখা দেয় এবং অন্যদিকে যেসব গোকের সাথে সদাচার করা হয় তাদের মনে সদাচারীদের জন্য শুভেচ্ছা ও অনুগৃহীত হবার মনোভাব এবং অনুগ্রহের বিনিময়ে অনুগ্রহ করার পবিত্র অনুভৃতি বিকাশ শাভ করে। শেষ পর্যন্ত এমন একটি আদর্শ ও মহৎ পরিবেশের সৃষ্টি হয়ে যায় যেখানে অন্যায়ের পথ রুদ্ধ হওয়া এবং ন্যায়ের পথ উন্মুক্ত হয়ে যাওয়া কোন বৈরাচারী শক্তির ওপর নির্ভরশীল হয় না বরং লোকেরা নিজেদের আত্মিক শুদ্ধতা ও সদিচ্ছাবশেই এ দায়িত্ব মাথা পেতে নেয়।

৫৮. এর দারা একথা বুঝানো হচ্ছে না যে, কেবলমাত্র মিসকীন, মুসাফির ও আত্মীয়–স্বজনদের অধিকার দিয়ে দিলেই সাফল্য লাভ করা যাবে এবং এ ছাড়া সাফল্য লাভ করার জন্য আর কোন জিনিসের প্রয়োজন নেই। বরং এর অর্থ হচ্ছে, যেসব লোক এ



আল্লাহই<sup>৬১</sup> তোমাদের সৃষ্টি করেছেন, তারপর তোমাদের রিথিক দিয়েছেন।<sup>৬২</sup> তারপর তিনি তোমাদের মৃত্যু দান করেন, এরপর তিনি তোমাদের জীবিত করবেন। তোমাদের বানানো শরীকদের মধ্যে কি এমন কেউ আছে যে এ কাজও করে?<sup>৬৩</sup> পাক–পবিত্র তিনি এবং এরা যে শিরক করে তার বহু উর্ধে তাঁর অবস্থান।

অধিকারগুলো জানে না এবং এগুলো প্রদান করে না তারা সাফল্য লাভ করবে না। বরং সাফল্য লাভ করবে এমনসব লোক যারা একান্তভাবে আল্লাহর সন্তৃষ্টি অর্জনের জন্য অধিকারগুলো জানে এবং এগুলো প্রদান করে।

هد সুদের প্রতি নিলা জ্ঞাপনসূচক কুরআনের এটিই প্রথম আ্রাড। এখানে শুধুমাত্র এডটুকু কথা বলা হয়েছে যে, তোমরা তো একথা মনে করে সুদ দিয়ে থাকো যে, যাকে আমি এ অতিরিক্ত সম্পদ দিছি তার ধন-দওলত বেড়ে যাবে। কিন্তু আসলে আল্লাহর কাছে সুদের মাধ্যমে ধন-দওলত বৃদ্ধি হয় না বরং যাকাতের মাধ্যমে বৃদ্ধি হয়। সামনের দিকে এগিয়ে গিয়ে যখন মদীনা তাইয়েবায় সুদ হারাম হ্বার হকুম নাথিল করা হয় তখন সেখানে অতিরিক্ত একথা বলা হয়, بمحق الله الربو ويربى المعدة "আল্লাহ সুদকে ক্ষতিগ্রস্ত করেন এবং সাদকাকে বিকশিত করেন।" (পরবর্তী বিধানের জন্য দেখুন সুরা আলে ইমরান, ১৩০ আয়াত এবং আল বাকারাহ, ২৭৫ থেকে ২৮১ আয়াত)।

এ আয়াতের ব্যাখ্যায় মৃফাস্সিরগণ দৃ'দলে বিভক্ত হয়ে গেছেন। একদল বলেন, এখানে রিবা শব্দের মাধ্যমে এমন সুদের কথা বলা হয়নি যাকে শরীয়াতের দৃষ্টিতে হারাম করা হয়েছে বরং এমন ধরনের দান, তোহ্ফা ও হাদিয়াকে সুদ বলা হয়েছে যা গ্রহীতা পরবর্তীকালে ফেরত দেবার সময় তা বর্ধিত আকারে ফেরত দেবে, এরূপ সংকল্প সহকারে দেয়া হয়। অথবা একথা মনে করে দেয়া হয় যে, তা দাতার কোন ভালো কাজে লাগবে অথবা তার আর্থিক সঙ্গলতা অর্জন করা দাতার নিজের ছান্য ভালো হবে। এটি ইবনে আরাস (রা), মৃজাহিদ (রা), ছাহ্হাক (রা), কাতাদাহ, ইকরামাহ, মৃহামাদ ইবনে কা'ব আল কুরাযী ও শা'বীর উক্তি। আর সন্তবত তারা এ ব্যাখ্যা এ ছান্য করেছেন যে, আয়াতে এ কর্মের ফল হিসেবে কেবলমাত্র এতটুকু বলা হয়েছে যে, আল্লাহর কাছে এ সম্পদের মধ্যে কোন বৃদ্ধি হবে না। অথচ শরীয়াত যে সুদকে হারাম করে দিয়েছে যদি ব্যাপারটি তার সাবে সংগ্রন্থই হতো তাহলে ইতিবাচকভাবে বলা হতো, আল্লাহর দরবারে তাকে কঠিন শান্তির সম্মুখীন হতে হবে।

দিতীয় দলটি বলেন, না, শরীয়াত যে রিবাকে হারাম গণ্য করেছে এখানে তার কথাই বলা হয়েছে। এ মত প্রকাশ করেছেন হযরত হাসান বাসরী ও সৃদী এবং আল্লামা আল্সীর ৫ রুকু'

মান্ষের কৃতকর্মের দরুন জলে-স্থলে বিপর্যয় দেখা দিয়েছে, যার ফলে তাদেরকে তাদের কিছু কৃতকর্মের স্বাদ আস্বাদন করানো যায়, হয়তো তারা বিরত হবে। ৬৪ (হে নবী।) তাদেরকে বলে দাও, পৃথিবীর বুকে পরিভ্রমণ করে দেখো পূর্ববর্তী লোকদের পরিণাম কি হয়েছে। তাদের অধিকাংশই মুশরিক ছিল। ৬৫

মতে আয়াতের বাহ্যিক অর্থ এটিই। কারণ আরবী ভাষায় রিবা শব্দটি এ অর্থেই ব্যবহৃত হয়। মৃফাস্সির নিশাপুরীও এ ব্যাখ্যাটি গ্রহণ করেছেন।

আমার মতেও এ দিতীয় ব্যাখ্যাটিই সঠিক। কারণ পরিচিত অর্থ পরিত্যাগ করার জন্য ওপরে প্রথম ব্যাখ্যার সপক্ষে যে যুক্তি দেখানো হয়েছে তা যথেষ্ট নয়। সুরা রূম যে সময় নাযিল হয় সে সময় কুরআন মন্ধীদ সুদ হারাম হওয়ার কথা ঘোষণা করেনি। তার কয়েক বছর পর একথা ঘোষিত হয়। এ জন্য সে পূর্ব থেকেই মন—মানসিকতা তৈরি করার কাজে লিও হয়। মদের ব্যাপারেও পূর্বে শুধুমাত্র এতটুকু বলা হয়েছিল যে, এটা পবিত্র রিথিক নয় (আন্ নাহ্ল, ৬৭ আয়াত)। তারপর বলা হয়, এর ক্ষতি এর লাভের চেয়ে বেশী (আল বাকারাহ, ২১৯)। এরপর হকুম দেয়া হয়, নেশাগ্রন্ত অবস্থায় নামাযের ধারে কাছে যেয়ো না (আন নিসা ৪৩)। তারপর এটিকে পুরোপুরি হারাম করার ঘোষণা দেয়া হয়। অনুরূপভাবে এখানে সুদের ব্যাপারেও কেবলমাত্র এতটুকু বলেই থেমে যাওয়া হয়েছে যে, এটা এমন জিনিস নয় যার মাধ্যমে সম্পদ বৃদ্ধি হয় বরং সম্পদ প্রকৃতপক্ষে বৃদ্ধি হয় যাকাতের মাধ্যমে। এরপর চক্রবৃদ্ধি হারে সুদকে নিষিদ্ধ ঘোষণা করা হয়েছে (আলে ইমরান, ১৩০) এবং সবশেষে সুদকেই চ্ড়ান্তভাবে হারাম বলে ঘোষণা করা হয়েছে (আল বাকারাহ, ২৭৫)

৬০. এ বৃদ্ধির কোন সীমা নির্ধারণ করা হয়নি। যে ধরনের ঐকান্তিক সংকল, গভীর ত্যাগের অনুভৃতি এবং আল্লাহর সভৃষ্টিলাভের প্রবল আকাংখা সহকারে কোন ব্যক্তি আল্লাহর পথে অর্থ ব্যয় করবে অনুরূপভাবেই আল্লাহ তাকে বেশী বেশী প্রতিদানও দেবেন। তাই একটি সহীহ হাদীসে বলা হয়েছে, যদি কোন ব্যক্তি আল্লাহর পথে একটি খেজুরও দান করে তাহলে আল্লাহ তাকে বাড়িয়ে ওহোদ পাহাড়ের সমান করে দেন।

৬১. এখান থেকে ভাবার মৃশরিকদেরকে বুঝাবার জন্য বক্তব্যের ধারা তাওহীদ ও আখেরাতের বিষয়বস্তুর দিকে ফিরে এসেছে। فَأَقِرْ وَجْهَكَ لِلرِّيْ الْقَيِّرِ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَّاْتِي يَوْ أَلَّا مَرَدَّلَهُ مِنَ اللهِ يَوْمَئِنٍ يَصَّلَّ عُوْنَ هَنَ كَفُرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ عَوْمَنْ عَلِلْ مَالِكًا فَلاَ نَفُسِهِمْ يَهْمَلُونَ ﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ الْمَنُواوَ عَمِلُوا الصِّلِحَيِ مِنْ فَضْلِهِ ﴿ إِنَّذَ لَا يُحِبُّ الْكُفِرِينَ ﴾

काष्ट्रचे (दर नवी।) এই সত্য দীনে निष्ट्यंत्र क्रिश्तात्क प्रष्टवृण्णात् প্রতিষ্ঠিত করো আল্লাহর পক্ষ থেকে যে দিনের হটে যাওয়ার কোন পথ নেই তার আগমনের পূর্বে, ৬৬ সেদিন লোকেরা বিভক্ত হয়ে পরম্পর থেকে আলাদা হয়ে যাবে। যে কৃফরী করেছে তার কৃফরীর শাস্তি সে–ই ডোগ করবে<sup>৬৭</sup> আর যারা সৎকাজ করেছে তারা নিজেদেরই জন্য সাফল্যের পথ পরিষ্কার করছে, যাতে যারা ঈমান আনে ও সৎকাজ করে তাদেরকে আল্লাহ নিজ অনুগ্রহে পুরস্কৃত করেন। অবশ্যই তিনি কাফেরদেরকে পছন্দ করেন না।

৬২. অর্থাৎ পৃথিবীতে তোমাদের রিযিকের জন্য যাবতীয় উপায়–উপকরণ সরবরাহ করেছেন এবং এমন ব্যবস্থা করেছেন যার ফলে রিযিকের আবর্তনের মাধ্যমে প্রত্যেকে কিছু না কিছু অংশ পেয়ে যায়।

৬৩. অর্থাৎ তোমাদের তৈরি করা উপাস্যদের মধ্যে কেউ কি সৃষ্টিকর্তা ও রিথিকদাতা? জীবন ও মৃত্যু দান করা কি কারো ক্ষমতার আওতাভূক্ত আছে? অর্থবা মরার পর সে আবার কাউকে পুনরক্জীবিত করার ক্ষমতা রাখে? তাহলে তাদের কাজ কি? তোমরা তাদেরকে উপাস্য বানিয়ে রেখেছো কেন?

৬৪. এখানে আবার রোম ও ইরানের মধ্যে যে যুদ্ধ চলছিল এবং যার আগুল সমগ্র মধ্যপ্রাচ্যে ছড়িয়ে পড়েছিল সেদিকেই ইর্থনিত করা হয়েছে। "লোকদের স্বহস্তের উপার্জন" বাক্যাংশের অর্থ হচ্ছে, ফাসেকী, অশ্লীলতা, জুলুম ও নিপীড়নের এমন একটি ধারা যা শিরক ও নান্তিক্যবাদের আকীদা–বিশ্বাস অবলম্বন ও আখেরাতকে উপেক্ষা করার ফলে অনিবার্যভাবে মানবিক নৈতিক গুণাবলী ও চরিত্রের মধ্যে সৃষ্টি হয়ে থাকে। "হয়তো তারা বিরত হবে" এর অর্থ হচ্ছে, আখেরাতে শান্তি লাভ করার পূর্বে আল্লাহ এ দুনিয়ায় মানুষের সমস্ত নয় বরং কিছু খারাপ কাজের ফল এ জন্য ভোগ করান যে, এর ফলে সে প্রকৃত সত্য উপলব্ধি করবে এবং নিজের চিন্তাধারার ভান্তি অনুধাবন করে নবীগণ সবসময় মানুষের সামনে যে সঠিক বিশ্বাস উপস্থাপন করে এসেছেন এবং যা গ্রহণ না করলে মানুষের কর্মধারাকে সঠিক বৃনিয়াদের ওপর প্রতিষ্ঠিত করার দ্বিতীয় কোন পথ নেই সেদিকে ফিরে আসবে। কুরআন মন্ধীদের বিভিন্ন স্থানে, এ বিষয়টি বর্ণনা করা হয়েছে।

وَمِن الْيَهِ اَنْ يُرْسِلَ الرِّياحَ مُبَشِّرَتٍ وَلِيُنِ يْقَكُمْ مِنْ رَّحْمَتِهِ وَلِتَجْرِى الْقُلْكُ بِاَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوْا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ وَلَقَنْ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُ وُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ اَجْرَمُوا وَكَانَ حَقَّاعَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

তাঁর নিদর্শনাবলীর একটি হচ্ছে এই যে, তিনি বাতাস পাঠান সুসংবাদ দান করার জন্য<sup>৬৮</sup> এবং তোমাদেরকে তাঁর অনুগ্রহে আপ্রুত করার জন্য। আর এ উদ্দেশ্যে যাতে নৌযানগুলো তাঁর হকুমে চলে<sup>৬৯</sup> এবং তোমরা তাঁর অনুগ্রহ সন্ধান করো<sup>৭০</sup> আর তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞ হও। আমি তোমার পূর্বে রসুলদেরকে তাদের সম্প্রদায়ের কাছে পাঠাই এবং তাঁরা তাদের কাছে আসে উজ্জ্বল নিদর্শনাবলী নিয়ে।<sup>৭১</sup> তারপর যারা অপরাধ করে<sup>৭২</sup> তাদের থেকে আমি প্রতিশোধ নিই আর মু'মিনদেরকে সাহায্য করা ছিল আমার দায়িত্বের অন্তরভুক্ত।

যেমন দেখুন, আত্ তাওবা, ১২৬; আর রা'আদ, ২১; আসৃ সাজদাহ, ২১ এবং আত ভূর, ৪৭ আয়াত।

৬৫. অর্থাৎ রোম ও ইরানের ধ্বংসকর যুদ্ধ আজ্ব কোন নতুন দুর্ঘটনা নয়। বড় বড় জাতিসমূহের ধ্বংসের কাহিনী অতীত ইতিহাসের বিরাট অংশ জুড়ে আছে। আর যে দোষগুলো সেসব জাতির ধ্বংসের মূলে কাজ করেছে সেগুলোর মূলে ছিল এ শিরক এবং আজ এ শিরক থেকে দূরে থাকার জন্য তোমাদের বলা হচ্ছে।

৬৬. অর্থাৎ আল্লাহ নিব্দে যাকে হটাবেন না এবং তিনি কারো জন্য এমন কোন তদবির করার অবকাশও রাখেননি যার ফলে তা হটে যেতে পারে।

৬৭. এটি একটি ব্যাপক অর্থবোধক শব্দ। একজন কাফের নিজের কৃফরীর কারণে যেসব ক্ষতির সমুখীন হতে পারে এ বাক্যের মধ্যে তার সবগুলোরই সমাবেশ ঘটেছে। ক্ষতিকারক বস্তুর জন্য কোন বিস্তারিত তালিকাই এতটা ব্যাপক হতে পারে না।

৬৮. অর্থাৎ অনুগ্রহের বারিধারা বর্ধণের সুসংবাদ দেবার জন্য।

৬৯. এটি জাহাজ চলাচলে সহায়তা দানকারী অন্য এক ধরনের বাতাসের আলোচনা। প্রাচীনকালে বাতাসের সহায়তায় চলাচলকারী নৌযান ও জাহাজসমূহের সফর তো বেশীরভাগ ক্ষেত্রে অনুকূল বাতাসের ওপরই নির্ভরশীল ছিল। প্রতিকূল বাতাস ভাদের জন্য ছিল ধ্বংসের সূচনা। তাই বৃষ্টি বহনকারী বাতাসের পর ঐ বাতাসের উল্লেখ করা হয়েছে একটি বিশেষ অনুগ্রহ হিসেবে।

षाद्वारहें वाजाम भार्मन फर्ल जा त्यघ छेर्गाय, जातभत जिनि व त्यघमामारक पाकात्म हिएस पन राखात्वहें कान त्यखात्व व्यश् जात्मत्व थ्राप्त व्यश् करतन, जातभत ज्यि प्रत्या वातिविन् त्यघमामा प्यर्क निर्गंज हरसहें क्वरहा। व वातिथाता यथन जिनि निर्द्धत वानाप्तत यथा प्यर्क यात छभत कान वर्षण करतन ज्यन जाता पानत्ना एक्ट्रह हस। प्यष्ठ जात प्रवज्ता भूति जाता हजाग हरस याहिन। पाद्वाहत प्रनुश्चरत क्वर्णा परिया, मृज भिज्ज ज्यिक जिनि किजात क्विविज करतन, १७ प्रवणाहें जिनि मृज्यम्तरक क्वरिन मान करतन व्यश् जिनि श्वराज्ञकि क्विनिरमत छभत मिकिमानी।

- ৭০. অর্থাৎ ব্যবসায়ের উদ্দেশ্যে সফর করো।
- ৭১. অর্থাৎ এক ধরনের নিদর্শনাবলী তো বিশ্ব–প্রকৃতির সর্বত্র ছড়িয়ে রয়েছে। মানুষের জীবনের দৈনন্দিন কাজে কর্মে প্রায় সর্বত্রই সেগুলোর সাথে মানুষের সংযোগ ঘটে। এর মধ্যে একটি হচ্ছে বায়ু চলাচল ব্যবস্থা। ওপরের আয়াতে এ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। অন্য এক ধরনের নিদর্শনাবলী আল্লাহর নবীগণ মু'জিযা, আল্লাহর বাণী, নিজেদের অসাধারণ পবিত্র চরিত্র এবং মানব সমাজে নিজেদের জীবনদায়ী প্রভাবের আকারে নিয়ে এসেছেন। এ দু'ধরনের নিদর্শন আসলে একটি সত্যের প্রতিই ইংগিত করে। তা হচ্ছে, নবীগণ যে তাওহীদের শিক্ষা দিচ্ছেন ডাই সঠিক। ডার মধ্যে প্রত্যেকটি নিদর্শনই অন্যটির সমর্থক। বিশ∸জাহানের নিদর্শনাবলী নবীগণের বর্ণনার সত্যতা প্রমাণ করে এবং নবীগণ যেসব নিদর্শন এনেছেন সেগুলো বিশ–জাহানের নিদর্শনাবলী যে সত্যের প্রতি ইংগিত করেছে সেগুলোকে উন্যুক্ত করে দেয়।
- ৭২. অর্থাৎ এ দু'টি নিদর্শন থেকে চোখ বন্ধ করে তাওহীদ অস্বীকার করার ওপর অবিচল থাকে এবং আল্লাহর বিরুদ্ধে বিদ্রোহই করে যেতে থাকে।

وَلَئِنَ اَرْسَلْنَا رِيْحًا فَرَاوُهُ مُصْغَرِّا لَّظُلُّوا مِنْ بَعْلِهِ يَكْغُرُونَ فَا نَّكَ لَا تُسْعِعُ الْمُعَرِ النَّعَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُنْ بِرِيْنَ ﴿ وَمَا لَكُمْ اللَّهُ عَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُنْ بِرِيْنَ ﴿ وَمَا لَكُمْ مَا اللَّهُ عَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُنْ بِرِيْنَ ﴿ وَمَا لِللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ إِلَا مَنْ يَوْمِ مِنْ بِالْمِيْدَ إِلَّا مَنْ يَوْمِ مِنْ بِالْمِيْدَ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ إِلَا مِنْ يَوْمِ مِنْ بِالْمِيْدِ إِنْ تَسْمِعُ إِلَّا مَنْ يَوْمِ مِنْ إِلَا مَنْ يَوْمِ مِنْ بِالْمِيْدَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ إِلَا مَنْ يَوْمِ مِنْ بِالْمِيْدِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُوالْمُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُولِيْ الْمُنْ الْ

আর যদি আমি এমন একটি বাতাস পাঠাই যার প্রভাবে তারা দেখে তাদের শস্য পীতবর্ণ ধারণ করেছে<sup>৭৪</sup> তাহ**দে** তো তারা কুফরী করতে থাকে।<sup>৭৫</sup> (হে নবী।) তুমি মৃতদেরকে শুনাতে পারো না,<sup>৭৬</sup> এমন বিধরদেরকেও নিজের আহবান শুনাতে পারো না যারা মুখ ফিরিয়ে চলে যাচ্ছে<sup>৭৭</sup> এবং অন্ধদেরকেও তাদের ভ্রষ্টতা থেকে বের করে সঠিক পথ দেখাতে পারো না।<sup>৭৮</sup> তুমি তো একমাত্র তাদেরকেই শুনাতে পারো যারা আমার আয়াতের প্রতি ঈমান আনে এবং আনুগত্যের শির নত করে।

৭৩. এখানে যেভাবে একের পর এক নবুওয়াত ও বৃষ্টির আলোচনা করা হয়েছে তা থেকে এ সত্যটির প্রতি একটি সৃষ্ট্র ইংগিতও পাওয়া যায় যে, নবীর আগমনও মানুযের নৈতিক দ্বীবনের দ্বনা ঠিক তেমনি অনুগ্রহররূপ যেমন বৃষ্টির আগমন তার বৈষয়িক দ্বীবনের দ্বনা অনুগ্রহ হয়ে দেখা দেয়। আকাশ থেকে বারিধারা নেমে আসার ফলে যেমন মৃত পতিত দ্বমি অকমাত দ্বীবিত হয়ে ওঠে এবং তার চতুর্দিক শস্য শ্যামলিমায় ভয়ে যায়, ঠিক তেমনি আসমানী অহী অবতীর্ণ হওয়ার ফলে নৈতিকতা ও আধ্যাত্মিকতার বিরাণ দ্বিয়া সন্ধীব হয়ে ওঠে এবং সেখানে শ্রেষ্ঠ গুণাবলী ও প্রশংসিত আচার আচরণের উদ্যানগুলো পত্র-পুশে সুশোভিত হতে থাকে। এটা কাফেরদের দুর্ভাগ্যের ব্যাপার যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে এ নিয়ামত যখনই তাদের কাছে আসে, তারা তা অস্বীকার করে এবং তাকে নিজেদের দ্বন্য রহমতের সুসংবাদ মনে করার পরিবর্তে মৃত্যুর বারতা মনে করতে থাকে।

- ৭৪. অর্থাৎ রহমতের বারিধারার পরে যখন শস্যক্ষেত সবৃদ্ধ শ্যামল হয়ে ওঠে তখন যদি এমন কোন কঠিন শৈত্য বা উষ্ণ বায়ুপ্রবাহ চলে, যার ফলে পাকা শস্য একেবারে দ্বলে পুড়ে ছাই হয়ে যায়।
- ৭৫. অর্থাৎ তখন তারা আল্লাহর কুৎসা গাইতে এবং তাঁকে দোযারোপ করতে থাকে এই বলে যে, আমাদের ওপর এ কেমন বিপদ চাপিয়ে দেয়া হয়েছে। অথচ যখন আল্লাহ তাদের ওপর তাঁর অনুগ্রহধারা বর্ষণ করে চলছিলেন তখন তারা কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করার পরিবর্তে তাঁর অমর্থাদা করেছিল। এখানে আবার এ বিষয়বস্তুর প্রতি একটি সৃক্ষ ইণ্গিত দেয়া হয়েছে যে, যখন আল্লাহর রসূল তাঁর পক্ষ থেকে রহমতের পরগাম নিয়ে আসেন

# ৬ রুকু'

षाद्वारहे पूर्वनं षवश्चा थिक लामाप्तत मृष्ठित मृहना करतन छात्रभत व पूर्वनछात भरत लामाप्तत मिक्छ पान करतन, व मिक्छित भरत लामाप्तत क षावात पूर्वन छ वृष्त करत प्रमः, छिनि या हान मृष्ठि करतन। भे षात छिन मविष्ट्र बार्तन, मव बिनिस्तत छभत छिनि मिक्छिमानी। षात यथन स्मिहे मम्म छन्न हर्त्व, के यथन ष्रभताधीता कमम थर्या थर्या वनर्त्व, षामता एज मृङ्क्लान्त रामी ष्रवश्चान किति। के विज्ञात ह्याति हर्षा पृनिग्नात बीवर्त्व थ्रणाति हर्ल्या। के किंद्र याप्ततर मेम छ ब्बार्तित मम्मि पान करत हर्र्याहिन छाता वनर्त्व, लामता एज ष्यात्वाहत निथि विधान हामरति पित्र भर्म भर्म प्रविष्ठ ष्रवश्चान करति । कार्ष्वह विधिह सिहे स्मिन कार्ष्वि विधान हामरति ना विश्व प्रमान करति । कार्ष्वह स्मिन बार्लियप्तत कान छन्न प्रमान करति ना विश्व राम्पति कार्ष्व नाभरि ना विश्व राम्पति ना विश्व राम्पति ना विश्व राम्पति कार्ष्व नाभरि ना विश्व राम्पति कार्षि कार्ष्व नाभरि ना विश्व राम्पति कार्षि कार्ष्व नाभरि ना विश्व राम्पति कार्पति ना विश्व राम्पति कार्षि कार्ष्व नाभरि ना विश्व राम्पति कार्षिति कार्षिक नाभरि ना विश्व राम्पति कार्ष्व नाभरिक विश्व राम्पति कार्षिति नामिति स्मिति कार्षिति कार्षिति नामिति स्मिति कार्षिति नामिति स्मिति कार्य स्मिति स्मिति स्मिति स्मिति स्मिति स्मिति स्मिति स्मिति स्मिति समिति समि

তথন লোকেরা তাঁর কথা মেনে নেয় না এবং সেই নিয়ামত প্রত্যাখ্যান করে। তারপর যখন তাদের কৃষ্ণরীর কারণে আল্লাহ জালেম ও স্বৈরাচারী একনায়কদেরকে তাদের ওপর চাপিয়ে দেন এবং তারা জুলুম-নিপীড়নের যাঁতাকলে তাদেরকে পিষ্ট করতে এবং মানবতার নিকৃচি করতে থাকে তখন তারাই আল্লাহকে গালি দিতে থাকে এবং তিনি একেমন জুলুমে পরিপূর্ণ দূনিয়া তৈরি করেছেন বলে দোযারোপও করতে থাকে।

৭৬. এখানে এমনসব লোককে মৃত বলা হয়েছে। যাদের বিবেক মরে গেছে, যাদের মধ্যে নৈতিক জীবনের ছিটেফোটাও নেই এবং যাদের আপন প্রবৃত্তির দাসত্ব, জিদ ও একগ্রমৈমি সেই মানবীয় গুণপনার অবসান ঘটিয়েছে যা মানুষকে হক কথা বুঝার ও গ্রহণ করার যোগ্য করে তোলে।

৭৭. বিধির হচ্ছে এমনসব লোক যারা নিজেদের মনের দুয়ার এমনভাবে অর্গলবদ্ধ করেছে যে, সবকিছু শুনেও তারা কিছুই শুনে না। তারপর এ ধরনের লোকেরা যখন এমন প্রচেষ্টাও চালায় যাতে সত্যের আহবানের ধ্বনি তাদের কানে পৌছুক্তেই না পারে এবং আহবায়কের চেহারা দেখতেই দূরে সরে যেতে থাকে তখন আর কে তাদেরকে শুনাবে এবং কী-ই বা শুনাবে?

৭৮. অর্থাৎ অন্ধদের হাত ধরে তাদেরকে সারা জীবন সঠিক পথে চালালো তো নবীর কাজ নয়। তিনি তো কেবল সঠিক পথ দেখিয়ে দিতে পারেন। কিন্তু যাদের দেখার চোখ অন্ধ হয়ে গেছে এবং নবী তাদেরকে যে পথ দেখাতে চাচ্ছেন তা যারা দেখতেই পায় না তাদেরকে পথ দেখানোর ক্ষমতা নবীর নেই।

৭৯. অর্থাৎ শৈশব, যৌবন ও বার্ধকা। এসব অবস্থা তাঁরই সৃষ্ট। তিনি যাকে চান দুর্বল করে সৃষ্টি করেন, যাকে চান তাকে শক্তিশালী করেন, যাকে চান তাকে শৈশব থেকে যৌবনে পদার্পণ করতে দেন না, যাকে চান তাকে যৌবনে নৃত্যু দান করেন, যাকে চান তাকে দীর্ঘ বয়স দান করার পরও সৃষ্থ সবল রাখেন, থাকে চান তাকে গৌরবানিত যৌবনকালের পরে বার্ধক্যে এমন কষ্টকর পরিণতি দান করেন যার ফলে দুনিয়াবাসী শিক্ষালাভ করে, এসবই তাঁর ইচ্ছা। মানুষ নিজের জায়গায় বসে যতই অহংকারে মত্ত হয়ে উঠুক না কেন আল্লাহর শক্তির শৃংখলে সে এমনভাবে আষ্টেপৃষ্ঠে বাঁধা যে, আল্লাহ তাকে যে অবস্থায়ই রাখুন না কেন তার মধ্যে কোন পরিবর্তন আনা তার পক্ষেকোনক্রমেই গাঁৱবপর নয়।

৮০. অর্থাৎ কিয়ামত যার আসার খবর দেয়া হচ্ছে।

৮১. অর্থাৎ মৃত্যুকাল থেকে কিয়ামতের এই সময় পর্যন্ত। এ দু'টি সময়ের মধ্যে দশ বিশ হাজার বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেলেও তারা মনে করবে তারা যেন এই মাত্র কয়েক মৃহূর্ত আগে ঘূমিয়েছিল এবং এখন অক্সাত একটি দুর্ঘটনা তাদেরকে জাগিয়ে দিয়েছে।

৮২. অর্থাৎ দুনিয়াতেও তারা এমনিই ভুল আন্দাজ-অনুমান করতো। সেখানেও সত্য অনুধাবন করতে পারতো না। এ জন্যই বলে বেড়াতো, কোন কিয়ামত টিয়ামত হবে না, মরার পরে আর কোন জীবন নেই এবং কোন আল্লাহর সামনে হাজির হয়ে আমাদের জ্বাবদিহি করতে হবে না।

৮৩. এর অন্য অনুবাদ এও হতে পারে যে, "তাদের কাছে চাওয়া হবে না যে, তোমাদের রবকে সন্তুষ্ট করো" কারণ তাওবা, ঈমান ও সৎকাজের দিকে ফিরে আসার সকল সুযোগই তারা হারিয়ে বসবে এবং পরীক্ষার সময় পার হয়ে গিয়ে এখনি ফর্ল প্রকাশের সময় সমাগত হবে।

**\*** 

وَلَقَنْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰنَا الْقُرْانِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ وَلَئِنْ جِئْتَمُرْ فِلْقَا فَكُلْكَ بِالْهَ لِلَّا مُبْطِلُونَ ﴿ كُلْكَ بِاللَّهُ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

আমি এ কুরআনে শোকদেরকে বিভিন্নভাবে বৃঝিয়েছি। তুমি যে কোন নিদর্শনই আনো না কেন, অবিশ্বাসীরা একথাই বলবে, তোমরা মিখ্যাশ্রয়ী। এভাবে যারা জ্ঞানহীন তাদের অন্তরে আল্লাহ মোহর মেত্রে দেন। কাজেই (হে নবী।) সবর করো, অবশ্যই আল্লাহর প্রতিশ্রুতি সত্য<sup>68</sup> এবং যারা বিশ্বাস করে না তারা যেন কখনোই তোমাকে শুরুত্বহীন মনে না করে।<sup>60</sup>

৮৪. ওপরে ৪৭ আয়াতে যে প্রতিশ্রুতি দেয়া হয়েছে সেদিকেই ইংগিত করা হয়েছে। সেখানে মহান আল্লাহ নিজের এ নিয়ম বর্ণনা করেছেন যে, যারাই মাল্লাহর রস্কদের নিয়ে আসা এসব সুস্পষ্ট নিদর্শনের মোকাবিলা করেছে মিথ্যাচার, হাসি–তামাশা ও হঠকারিতার মাধ্যমে, আল্লাহ অবশ্যই এ ধরনের অপরাধীদের থেকে প্রতিশোধ নিয়েছেন। করিতার মাধ্যমে, আল্লাহ অবশ্যই এ ধরনের অপরাধীদের থেকে প্রতিশোধ নিয়েছেন। করিতার এটা তার ওপর মু'মিনদের অধিকার فَانْتَقَمُنَا مِنْ الْمُوْمِنِيْنَ বিদ্দের সাহায্য করবেন এটা তার ওপর

৮৫. অর্থাৎ শত্রদরা যেন তোমাদের এতই দুর্বল না পায় যে, তাদের হৈ চৈ ও শোরগোলে তোমরা দমিত হবে অথবা তাদের মিথ্যাচার ও দোষারোপ করার অভিযান দেখে তোমরা ভীত হয়ে যাও কিবো হাসি—তামাশা ও ঠাট্টা—বিদুপবাণে বিদ্ধ হয়ে তোমরা হিম্মত হারিয়ে ফেলো অথবা তাদের হমকি—ধমকি ও শক্তি প্রকাশে এবং জুলুম নির্যাতনে তোমরা ভীত হয়ে যাও কিবো তাদের ফেলা লালসার টোপে তোমরা আটকা পড়ে যাও অথবা জাতীয় স্বার্থের নামে তারা তোমাদের কাছে যে আবেদন জানাচ্ছে তার ভিত্তিতে তোমরা তাদের সাথে সমঝোতা করে নিতে উদ্যুত হও। এর পরিবর্তে তারা তোমাকে নিজেদের উদ্দেশ্য সচেতনতায় এত বেশী সতর্ক এবং নিজেদের বিশাস ও সমানে এত বেশী পাকাপোক্ত এবং এ সংকল্পে এত বেশী দৃঢ়চেতা এবং নিজেদের চরিত্রে এতবেশী মজবুত পাবে যে, কোন ভয়ে তোমাদের ভীত করা যাবে না, কোন মূল্যে তোমাদের কেনা যাবে না, কোন প্রতারণা জালে তোমাদের আবদ্ধ করা যাবে না, কোন ক্ষতি, কষ্ট বা বিপদে ফেলে তোমাদেরকে পথ থেকে সরানো যাবে না এবং দীনের ব্যাপারে কোন প্রকার আপোষ বা লেনদেনের কারবারও তোমাদের সাথে করা যেতে পারে না। ''অবিশ্বাসীরা যেন তোমাকে গুরুত্বটন মনে না করে"— আল্লাহর এ ছোট্ট একটি বাণীর আলংকারিক বাক-বিন্যাসের মধ্যেই এ সমস্ত বিষয়বন্ত্ব পুকিয়ে রাখা হয়েছে।

আল্লাহ তাঁর শেষ নবীকে যেমন শক্তিশালী ও গুরুত্বহ দেখতে চাচ্ছিলেন তিনি ঠিক তেমনটি হতে পেরেছিলেন কিনা এখন ইতিহাসই তা প্রমাণ করবে। তাঁর সাথে যে ব্যক্তিই যে ময়দানে শক্তি পরীক্ষা করেছে সেই ময়দানেই সে হেরে গেছে। শেষ পর্যন্ত এ মহান ব্যক্তিত্ব এমন বিপ্লব সৃষ্টি করেন যার পথরোধ করার জন্য আরবের কাফের ও মুশরিক সমাজ তাদের সর্বশক্তি নিয়োগ ও সমস্ত কলা-কৌশল প্রয়োগ করেও পুরোপুরি ব্যর্থ হয়ে গেছে।

লুক্মান

# লুক্মান

৩১

### নামকরণ

এ সূরার দিতীয় রুকৃ'তে পুকমান হাকীমের উপদেশাবলী উদ্ভূত করা হয়েছে। তিনি নিজের পুত্রকে এ উপদেশ দিয়েছিলেন। এই সুবাদে এ সূরার পুকমান নামকরণ করা হয়েছে।

## নাথিলের সময়-কাল

य সূরার বিষয়বস্তু সম্পর্কে চিন্তা—ভাবনা করলে পরিষ্কার বুঝা যায়, এটি এমন সময় নাযিল হয় যথন ইসলামের দাওয়াতের কঠরোধ এবং তার অগ্রগতির পথরোধ করার জন্য জুলুম—নিপীড়নের সূচনা হয়ে গিয়েছিল এবং এ জন্য বিভিন্ন উপায় অবলয়ন করা হচ্ছিল। কিন্তু তখনও বিরোধিতার তোড়জোড় ষোলকলায় পূর্ণ হয়নি। ১৪ ও ১৫ আয়াড থেকে এর আভাস পাওয়া যায়। সেখানে নতুন ইসলাম গ্রহণকারী যুবকদের বলা হয়েছে, পিতা—মাতার অধিকার যথাথই আল্লাহর পরে সবচেয়ে গুরুত্বপূর্ণ কিন্তু তারা যদি তোমাদের ইসলাম গ্রহণ করার পথে বাধা দেয় এবং নিরকের দিকে ফিরে যেতে বাধ্য করে ডাহলে তাদের কথা কখনোই মেনে নেবে না। একথাটাই সূরা আনকাবৃত্তেও বলা হয়েছে। এ থেকে জানা যায়, দু'টি সূরাই একই সময় নাযিল হয়। কিন্তু উভয় সূরার বর্ণনা রীতি ও বিষয়বস্তুর কথা চিন্তা করলে অনুমান করা যায় সূরা লুকমান প্রথমে নাযিল হয়। কারণ এর পশ্চাতভূমে কোন তীব্র আকারের বিরোধিতার চিহ্ন পাওয়া যায় না। বিপরীত পক্ষে সূরা আনকাবৃত পড়লে মনে হবে তার নাযিলের সময় মুসলমানদের ওপর কঠোর জুলুম নিপীড়ন চলছিল।

# বিষয়বস্তু ও মূল বক্তব্য

এ সূরায় লোকদের বুঝানো হয়েছে, শিরকের অসারতা ও অযৌক্তিকতা এবং তাওহীদের সত্যতা ও যৌক্তিকতা। এই সংগ্রে আহ্বান জানানো হয়েছে এই বলে যে, বাপ-দাদার অস্ক অনুসরণ ত্যাগ করো, মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বিশ্ব-জাহানের মালিক আল্লাহ রবুল আলামীনের পক্ষ থেকে যে শিক্ষা পেশ করছেন সে সম্পর্কে উন্যুক্ত হৃদয়ে চিন্তা-ভাবনা করো এবং উন্যুক্ত দৃষ্টিতে দেখো, বিশ্ব-জ্বগতের চারদিকে এবং নিজের মানবিক সন্তার মধ্যেই কেমন সব স্মুম্পষ্ট নিদর্শন এর সত্যতার সাক্ষ দিয়ে চলছে।

তাফহীমূল কুরুজান

(509)

লুক্মান এ প্রসংগে একথাও বলা হয়েছে, দুনিয়ায় বা আরবদেশে এই প্রথমবার মানুষের কাছে সম্পূর্ণ অপরিচিত একটি আওয়াজ উঠানো হয়নি। আগেও লোকেরা বৃদ্ধি-জ্ঞানের অধিকারী ছিল এবং তারা একথাই বলতে। যা আজ মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলছেন। তোমাদের নিজেদের দেশেই ছিলেন মহাজ্ঞানী লুকমান। তাঁর জ্ঞান–গরিমার কাহিনী তোমাদের এশাকায় বহুল প্রচলিত। তোমরা নিজেদের কথাবার্তায় তাঁর প্রবাদ বাক্য ও জ্ঞানগর্ভ কথা উদ্ধৃত করে থাকো। তোমাদের কবি ও বাগ্মীগণ অধিকাংশ ক্ষেত্রেই তার কথা বলেন। এখন তোমরা নিজেরাই দেখো তিনি কোন্ ধরনের আকীদা–বিশ্বাস ও কোন ধরনের নীতি–নৈতিকতার শিক্ষা দিতেন।



السر وَ تِلْكَ الْمُ الْكِتْبِ الْكَكِيْرِ فَهُ لَى وَرَحْهَ قَلِهُ حَسِنِينَ الْكَلْمِ وَهُلَى وَرَحْهَ قَلِهُ حَسِنِينَ اللَّهِ وَهُرَ بِالْاَحْرَةِ هُمْ اللَّهِ وَهُر بِالْاَحْرَةِ هُمْ وَالرَّكُوةَ وَهُر بِالْاَحْرَةِ هُمْ اللَّهُ الللَّلَّ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

আলিফ লাম মীম। এগুলো জ্ঞানগর্ত কিতাবের আয়াত। পথনির্দেশনা ও অনুগ্রহ সংকর্মশীলদের জন্য<sup>2</sup> যারা নামায কায়েম করে, যাকাত দেয় এবং আখেরাতে বিশাস করে। <sup>3</sup> এরাই তাদের রবের পক্ষ থেকে সঠিক পথে রয়েছে এবং এরাই সাফল্য লাভ করবে। <sup>8</sup>

- ১. অর্থাৎ এমন কিতাবের আয়াত যা জ্ঞানে পরিপূর্ণ, যার প্রত্যেকটি কথা জ্ঞানগর্ভ।
- ২. অর্থাৎ এ জারাতগুলো সঠিক পথনির্দেশক এবং জাল্লাহর পক্ষ থেকে জনুগ্রহের রূপলাভ করে এসেছে। কিন্তু এ পথনির্দেশনা ও জনুগ্রহ থেকে লাভবান হয় একমাত্র ভারাই যারা সৎকাজ করার পথ অবলম্বন করে, সৎ হতে চায়, কল্যাণ ও ন্যায়ের সন্ধান করে এবং অসৎকাজ সম্পর্কে যখনই সভর্ক করে দেয়া হয় তখনই তা পরিহার করে এবং কল্যাণ ও ন্যায়ের পথ যখনই সামনে খুলে রেখে দেয়া হয় তখনই সে পথে চলতে শুরু করে। আর যারা অসৎকাজ করে ও অসৎ মনোবৃত্তির অধিকারী তারা এ পথনির্দেশনা থেকে লাভবান হবে না এবং এ অনুগ্রহেরও কোন অংশ পাবে না।
- ৩. যাদেরকে সৎকর্মশীল বলা হয়েছে তারা কেবলমাত্র এ তিনটি গুণাবলীর অধিকারী, একথা বলা হয়নি। আসলে প্রথমে 'সৎকর্মশীল' শব্দটি ব্যাপক অর্থে বর্ণনা করে এদিকে ইণ্ডিত করা হয়েছে যে, এ কিতাব যেসব অপকর্মে বাধা দেয় এ সৎকর্মশীলরা সেসবগুলো থেকেই বিরত থাকে। আর এ কিতাব যেসব সৎকাজ করার হকুম দেয় এরা সেসবগুলোই করে। তারপর এ "সৎকর্মশীলদের" তিনটি গুরুত্বপূর্ণ গুণাবলী বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এর মাধ্যমে একথা প্রকাশ করাই উদ্দেশ্য যে, বাদবাকি সমস্ত সৎকাজ কিন্তু এ তিনটি সদগুণের ওপরই নির্ভর করেবে। তারা নামায কায়েম করে। এর ফলে আল্লাহর হকুম মেনে চলা ও আল্লাহর ভয়ে ভীত হওয়া তাদের স্থায়ী অভ্যাসে পরিণত হয়ে যায়। তারা যাকাত দেয়। এর ফলে আত্মত্যাগের প্রবণতা তাদের মধ্যে সৃদৃঢ়

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتُوِى لَهُوَ الْحَرِيْثِ لِيُضِّلَّ عَنْ سَيْلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمَ وَيَالَّ مَهْمَنَ ﴿ وَإِذَا تُتَلَّى عِلْمِ فَيَ وَيَالَّ مَهْمَنَ ﴿ وَإِذَا تُتَلَّى عَلَيْدِ التَّنَاوَلَى مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَّرْ يَسْعَهَا كَانَ فِي الْدَيْدِ وَقُرَا عَلَيْدِ التَّنَاوَلَى مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَّرْ يَسْعَهَا كَانَ فِي الْدُنْ الْمَنْ وَقُولًا السِّلِحِيلَ اللَّهِ وَقُرَا عَلَيْ اللَّهِ مَقَاءُوهُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ﴿ وَمَنَ اللهِ مَقَّاءُوهُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَالْعَرِيمُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَالْعَرِيمُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَالْعَرِيمُ وَالْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَاللَّهِ مَقَاءُ وَهُو الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ وَاللَّهِ مَقَاءُ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ وَالْعَرِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَالِمُ وَعَمَا اللَّهِ مَقَاءُ وَهُو الْعَزِيمُ وَالْعَرِيمُ وَالْعَلَامُ وَعَمَا اللَّهُ مَقَاءُ وَهُو الْعَرِيمُ وَاللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ وَعُمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ وَالْعُلُومُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعُلَامُ وَعَمَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَعُمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعُوالْوَالْوَالْوَالْعُومُ وَالْعُلُومُ وَالْعُولُومُ وَالْعُولُومُ وَالْعُومُ وَالْعُومُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعُومُ الْعُلُومُ الْعُومُ وَالْعُومُ الْعُومُ وَالْعُومُ وَالْعُومُ الْعُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ الْعُومُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ الْعُلَامُ وَالْعُلُومُ الْعُلُومُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللَ

आत यानूसप्ततरे यथा वयन कि आहि, य यानायूक्षकत कथा कित आत पानक्षात छान हाज़रे आज़ारत १४ थाक तिठ्रा कतात छना वर व १४ व्याचन विद्या कारा । कि आज़ारत भारत विद्या कारा छनाता छना वर व १४ व्याचन व्याचन विद्या कारा है जिल्ला कारा छनाता राम छथन प्र तिङ्रे १४ व्याचन व्याचन विद्या कारा छनाता है या कारा छनाता राम छात्र कान काना। १४ व्याचन छनित्र मां छात्र वकि या पानाय आयात्वत। छत्व याता है यान आत छ १४ व्याचन छनित्र कारा छना त्राप्त कारा छन्ने छात्र छना छन्ने व्याचन । विद्यान छन्नित्र विद्यान। विद्या व्याचर विद्या छन्ने विद्यान छन्ने छन्ने विद्यान छन्ने विद्यान छन्ने छन्ने छन्ने विद्यान छन्ने छन्ने विद्यान छन्ने विद्यान छन्ने छन

ও শক্তিশালী হয়, পাথিব সম্পদের প্রতি মোহ প্রদমিত হয় এবং আল্লাহর সন্তুষ্টি অর্জনের আকাংখা জেগে ওঠে। তারা আখেরাতে বিশাস করে। এর ফলে তাদের মধ্যে দায়িত্ববাধ ও জবাবদিহি করার অনুভূতি জাগে। এর বদৌলতে তারা এমন জল্ত্—জানোয়ারের মতো হয় না যারা চারণক্ষেত্রে বাঁধনহারা হয়ে এদিক ওদিক চরে বেড়ায়। বরং তারা এমন মানুষদের মতো হয়ে যায় যারা নিজেদেরকে স্বেচ্ছাচারী মনে করে না। মনে করে, তারা কোন প্রভূর গোলাম এবং নিজেদের সমস্ত কাজের জন্য প্রভূর সামনে জবাবদিহি করতে বাধ্য। এ তিনটি বিশেষত্বের কারণে এ "সংকর্মশীলরা" ঠিক তেমনি ধরনের সংকর্মশীল থাকে না যারা ঘটনাক্রমে কোন সংকাজ করে বসে এবং তাদের অসংকাজও তেমনি সংকাজের মতো একই ধারায় অনুষ্ঠিত হতে পারে। পক্ষান্তরে এ বিশেষত্বগুলো তাদের মধ্যে একটি চিন্তা ও নৈতিক ব্যবস্থার জন্ম দেয় যার ফলে তাদের সংকাজগুলো একটি ধরা বাঁধা নিয়মানুসারে অনুষ্ঠিত হতে থাকে এবং অসংকাজ যদি কখনো হয়ে যায়ই তাহলে তা হয় ঘটনাক্রমে। তাদের কোন গভীর চিন্তা ও নৈতিক উদ্যোগ তাদেরকে নিজেদের প্রাকৃতিক চাহিদা অনুসারে অসংপথে নিয়ে যায় না।

৪. যে সময় এ আয়াত নায়িল হয় তখন ময়ায় কাফেয়য়া মনে কয়তো এবং প্রকাশ্যে বলতো য়ে, মৄহামাদ সাল্লালাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম এবং তায় এ দাওয়াত য়হণকায়ী লোকেরা নিজেদের জীবন ধ্বংস করে চলছে। তাই একেবারে নির্দিষ্ট করে এবং পুরোপুরি জাের দিয়ে বলা হয়েছে, "এরাই সফলকাম হবে।" অর্থাৎ এরা ধ্বংস হবে না, যেমন বাজে ও উদ্বট চিন্তার মাধ্যমে তােমরা মনে করে বসেছাে। বরং এরাই জাসলে সফলকাম হবে এবং যারা এপথ অবলম্বন করতে অস্বীকার করেছে তারাই হবে অকৃতকার্য।

এখানে যে ব্যক্তি সাফল্যকে গুধুমাত্র এ দুনিয়ার চৌহন্দির মধ্যেই সীমাবদ্ধ এবং তাও আবার বৈষয়িক প্রাচুর্য ও সমৃদ্ধি অর্থে গ্রহণ করবে, কুরআনের প্রকৃত অর্থ অনুধাবন করার ব্যাপারে সেও মারাত্মক ভূল করবে। সাফল্যের কুরআনী ধারণা জানার জন্য নিম্নলিখিত আয়াতগুলো তাফহীমূল কুরআনের ব্যাখ্যা সহকারে গভীরভাবে অধ্যয়ন করা উচিত। আল বাকারা, ২–৫; আলে ইমরান, ১০৩, ১৩০ ও ২০০; আল মা–য়েদাহ, ৩৫ ও ৯০; আল আন'আম, ২১; আল 'আরাফ, ৭–৮ ও ১৫৭; আত্ তাওবাহ, ৮৮; ইউনুস, ১৭; আন্নাহ্ল, ১১৬; আল হাজ্জ, ৭৭; আল মু'মিন্ন, ১ ও ১১৭; আন নৃর, ৫১; এবং আর রুম, ৪৮ আয়াত।

- ৫. অর্থাৎ একদিকে তো আল্লাহর পক্ষ থেকে এ পথনির্দেশনা ও অনুগ্রহ এসেছে, যা থেকে কিছু লোক লাভবান হচ্ছে। অন্যদিকে ঐ সমন্ত সৌভাগ্যবান লোকদের পাশাপাশি এমন দুর্ভাগা লোকেরাও রয়ে গেছে যারা আল্লাহর আয়াতের মোকাবিলায় এ কর্মপদ্ধতি অবলম্বন করেছে।
- ৬. আসল শব্দ হচ্ছে "লাহ্ওয়াল হাদীস" অর্থাৎ এমন কথা যা মানুষকে আত্ম— সমাহিত করে অন্য প্রত্যেকটি জিনিস থেকে গাফিল করে দেয়। শান্দিক অর্থের দিক দিয়ে এ শব্দগুলোর মধ্যে নিন্দার কোন বিষয় নেই। কিন্তু খারাপ, বাজে ও অর্থহীন কথা অর্থে শব্দটির ব্যবহার হয়। যেমন গালগল্প, পুরাকাহিনী, হাসি–ঠাটা, কথা–কাহিনী, গল্প, উপন্যাস, গান বাজনা এবং এ জাতীয় আরো অন্যান্য জিনিস।

'লাহওয়াল হাদীস' কিনে নেয়ার এ অর্থও হতে পারে যে, ঐ ব্যক্তি সত্য কথা বাদ দিয়ে মিথ্যা কথা গ্রহণ করে এবং সঠিক পথনির্দেশনা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে এমন কথার প্রতি আগ্রহানিত হয় যার মাধ্যমে তার জন্য দুনিয়াতেও কোন মংগল নেই এবং আখেরাতেও নেই। কিন্তু এটি এই বাক্যাংশটির রূপক অর্থ। এর প্রকৃত অর্থ এই যে, মানুষ তার নিজের পকেটের পয়সা খরচ করে কোন বাজে জিনিস কিনে। এ ব্যাখ্যার সমর্থনে বঁছ হাদীসও রয়েছে। ইবনে হিশাম মুহামাদ ইবনে ইসহাকের হাদীস উদ্ধৃত করেছেন। তাতে তিনি বলেছেন, মক্কার কাফেরদের সমস্ত প্রচেষ্টা সত্ত্বেও যখন এ দাওয়াত সম্প্রসারিত হয়েই চলছিল তখন নদ্ধর ইবনে হারেস কুরাইশ নেতাদেরকে বললো, তোমরা যেভাবে এ ব্যক্তির মোকাবিলা করছো, তাতে কোন কাজ হবে না। এ ব্যক্তি তোমাদের মধ্যেই জীবন যাপন করে শৈশব থেকে প্রৌঢ়ত্বে পৌছেছে। আজ পর্যন্ত নৈতিক চরিত্রের দিক দিয়ে সে ছিল তোমাদের মধ্যে সবচেয়ে ভালো, সবচেয়ে সত্যবাদী ও সবচেয়ে বিশ্বস্ত লোক। এখন তোমরা বলছো, সে গণক, যাদুকর, কবি, পাগল। একথা কে বিশাস করবে? যাদুকর কোনু ধরনের তুকুতাক কারবার চালায় তা কি লোকেরা জানে না? গণকরা কি সব কথাবার্তা বলে তা কি লোকদের জানতে বাকি আছে? লোকেরা কি কবি ও কবিতা চর্চার ব্যাপারে অনভিজ্ঞ? পাগলরা কেমন কেমন করে তাকি লোকেরা জ্বানে না? এ দোষগুলোর মধ্য থেকে কোন্টি মুহাম্মাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম)–এর ওপর

প্রযোজ্য হয় যে, সেটি বিশাস করার জন্য তোমরা লোকদেরকে আহবান জানাতে পারবে? থামো, এ রোগের চিকিৎসা আমিই করবো। এরপর সে মকা থেকে ইরাক চলে গেলো। সেখান থেকে অনারব বাদশাহদের কিস্সা কাহিনী এবং রল্ডম ও ইসফিন্দিয়ারের গলকথা সংগ্রহ করে এনে গল বলার আসর জমিয়ে তুলতে লাগলো। তার উদ্দেশ্য ছিল, এভাবে লোকেরা কুরুত্বানের দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নেবে এবং এসব গল্প-কাহিনীর মধ্যে ডুবে যাবে। সীরাতে ইবনে হিশাম, ১ম খণ্ড, ৩২০-৩২১ পৃঃ) আসবাবৃন ন্যুলের মধ্যে এ বর্ণনাটি ওয়াহেদী কাল্বী ও মুকাতিল থেকে উদ্ধৃত করেছেন। ইবনে আবাস রো) এর ওপর আরো এতটুকু বৃদ্ধি করেছেন যে, নদ্ধর এ উদ্দেশ্যে গায়িকা বাদীদেরকেও কিনে এনেছিল। কোন ব্যক্তি সম্পর্কে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের কথায় প্রভাবিত হতে চলেছে বলে তার কাছে খবর এলেই সে তার জন্য নিজের একজন বাঁদী নিযুক্ত করতো এবং তাকে বলে দিতো ওকে খুব ভালো করে পানাহার করাও ও গান শুনাও এবং সবসময় তোমার সাথে জড়িয়ে রেখে ওদিক থেকে ওর মন ফিরিয়ে আনো। বিভিন্ন জাতির বড় বড় অপরাধীরা প্রত্যেক যুগে যেসব ধুর্তামী ও চালবাজীর আশ্রয় নিয়ে এসেছে এ প্রায় সে একই ধরনের চালবাজী ছিল। তারা জনগণকে খেলা-তামাশা ও নাচগানে (কালচার) মশগুল করতে থাকে। এভাবে তাদের জীবনের গুরুত্বপূর্ণ সমস্যার প্রতি নজর দেবার চেতনাই থাকে না এবং এ অস্তিত্ব জগতের মধ্যে তারা একথা অনুভবই করতে পারে না যে, তাদেরকে এক ভয়াবহ ধ্বংসের দিকে ঠেলে নিয়ে যাওয়া হচ্ছে।

লাহ্ওয়াল হাদীসের এ ব্যাখ্যাই বিপুল সংখ্যক সাহাবী ও তাবেঈ থেকে উদ্বৃত হয়েছে। আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদকে (রা) জিজেস করা হয়, এ জায়াতে যে লাহ্ওয়াল হাদীস শব্দ এসেছে এর তাৎপর্য কি? তিনি তিনবার জোর দিয়ে বলেন, শুলি শিহীবাহ, হাকেম, বায়হাকী) প্রায় এ অবই হছে গান।" (ইবনে জারীর, ইবনে জাবি শাইবাহ, হাকেম, বায়হাকী) প্রায় এ একই ধরনের উক্তি হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আবাস (রা), জাবের ইবনে আবদুল্লাহ, মুজাহিদ, ইকরামাহ, সাঈদ ইবনে জুবাইর, হাসান বাসরী ও মাকহুল থেকে উদ্বৃত হয়েছে। ইবনে জারীর, ইবনে আবি হাতেম ও তিরমিয়ি হযরত আবু উমামাহ বাহেলীর (রা) হাদীস উদ্বৃত করেছেন। তাতে নবী সাল্লাল্লাহ জালাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন ঃ

لا يحل بيع المغنيات ولا شراؤ هن ولا التجارة فيهن ولا

اثما نهن

"গায়িকা মেয়েদের কেনাবেচা ও তাদের ব্যবসায় করা হালাল নয় এবং তাদের দান নেয়াও হালাল নয়।"

জন্য একটি হাদীসে শেষ বাক্যটির শব্দাবলী হচ্ছে : اكل شعنهن حسرام। "তাদের মূল্য খাওয়া হারাম।" জন্য একটি হাদীসে একই আবু উমামাহ থেকে নিম্নোক্ত শব্দাবলী উদ্বৃত হয়েছে ঃ

لا يحلُ تعليم المغنيات ولا بيعهن ولا شراؤ هن وثمنهن حرام

সূরা পুক্মান

"বাঁদীদেরকে গান-বাজনা করার শিক্ষা দেয়া এবং তাদের বেচা-কেনা করা হালাল নয় এবং তাদের দাম হারাম।"

এ তিনটি হাদীসে একথা সুম্পষ্ট করে বলে দেয়া হয়েছে যে, من يشترى لهو الحديث আয়াতটি এ ব্যাপারেই নাফিল হয়। কাজী আবু বকর ইবনুল আরাবী 'আহকামূল কুরআনে' হয়রত আবদুল্লাহ ইবনে মুবারক ও ইমাম মালেকের বরাত দিয়ে হয়রত আনাস রাম্বিয়াল্লাহ আনহর একটি রেওয়ায়াত উদ্ধৃত করেছেন। তাতে বলা হয়েছে, নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন ঃ

من جلس الى قينة يسمع منها صب فى اذنيه الانك يوم القيمة "যে ব্যক্তি গায়িকা বাঁদীর মাহফিলে বসে তার গান তনবে, কিয়ামতের দিন তার কানে গরম শীসা ঢেলে দেয়া হবে।"

(এ প্রসংগে একথা জেনে নেয়া উচিত যে, সে যুগে গান-বাজনার "সংস্কৃতি" বেশীরভাগ ক্ষেত্রে বরং পুরোপুরি বাঁদীদের বদৌলতেই জীবিত ছিল। স্বাধীন ও সম্রান্ত মেয়েরা সেকালে "আটিষ্ট" হননি। তাই নবী (সা) গায়িকাদের কেনা-বেচার কথা বলেছেন, দাম শব্দের সাহায্যে তাদের "ফী"র ধারণা দিয়েছেন এবং গায়িকা নেয়েদের জন্য "কাইনা" শব্দ ব্যবহার করেছেন। আরবী ভাষায় বাঁদীদের জন্য এ শব্দটি বলা হয়।)

৭ "জ্ঞান ছাড়াই" শব্দের সম্পর্ক "কিনে আনে" এর সাথেও হতে পারে আবার "বিচ্যুত করে" –এর সাথেও হতে পারে। যদি প্রথম বাক্যাংশের সাথে এর সম্পর্ক মেনে নেয়া হয়, তাহলে এর অর্থ হবে, সেই মূর্য অজ্ঞ লোক এই মনোমুগ্ধকর জিনিসটি কিনে নেয় এবং সে জানে না কেমন মূল্যবান জিনিস বাদ দিয়ে সে কেমন ধ্বংসকর জিনিস কিনে নিছে। একদিকে আছে জ্ঞান ও সঠিক পথনির্দেশনা সমৃদ্ধ আল্লাহর আয়াত। বিনামূল্যে সে তা লাভ করছে কিন্তু তা থেকে মূখ ফিরিয়ে নিছে। অন্যদিকে রয়েছে সব অর্থহীন ও বাজে জিনিস। সেগুলো চিন্তা ও চরিত্রশক্তি ধ্বংস করে দেয়। নিজের টাকা পয়সা থরচ করে সে সেগুলো লাভ করছে। আর যদি একে দিতীয় বাক্যাংশের সাথে সম্পর্কযুক্ত মনে করা হয়, তাহলে এর অর্থ হবে যে, সে জ্ঞান ছাড়াই লোকদের পথ দেখাছে এবং আল্লাহর সৃষ্টিকে আল্লাহর পথ থেকে বিচ্যুত করার চেষ্টা করে সে যে নিজের ঘাড়ে কত বড় জুলুমের দায়ভাগ চাপিয়ে নিছে, তা সে জানে না।

৮. অর্থাৎ এ ব্যক্তি লোকদেরকে কিস্সা-কাহিনী ও গান-বাজনায় মশ্গুল করে আল্লাহর আয়াতের প্রতি বিদুপ করতে চায়। সে কুরআনের এ দাওয়াতকে ঠাট্টা-তামাশার মধ্যে উড়িয়ে দিতে চায়। আল্লাহর দীনের সাথে শড়াই করার জন্য সে যুদ্ধের এমনসব নকশা তৈরি করতে চায় যেখানে একদিকে মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম আল্লাহর আয়াত শোনাতে বের হবেন, অন্যদিকে কোন সূল্রী ও সুকন্ঠী গায়িকার মাহফিল গুলজার হতে থাকবে, আবার কোথাও কোন বাচাল কম্বক ইরান-ত্রানের কাহিনী শুনাতে থাকবে এবং লোকেরা এসব সাংস্কৃতিক তৎপরতায় আকন্ঠ ডুবে গিয়ে আল্লাহ, আথেরাত ও নৈতিক চরিত্রনীতির কথা শোনার মুডই হারিয়ে ফেলবে।

خَلَقَ السَّوْتِ بِغَيْرِ عَمَّدٍ تَرَوْنَهَا وَٱلْتَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِي اَنَ تَمِيْنَ بِكُرْ وَبَتَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَانْزَلْنَامِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَٱنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيْرٍ ﴿ فَنَا خَلْقُ اللّهِ فَٱرُونِي مَا ذَا خَلَقَ الَّذِيْنَ مِنْ دُونِهِ عَلِى الظِّلْمُونَ فِي ضَلْلٍ مَّبِيْنِ ﴿

जिने ये पाकाममूर मृष्टि कर्तिहन छष्ठ हाफ़ारें, या जायता प्रयस्त भाछ। १७ जिन भृथिवीटि भाराफ़ (भए पिराएक, याट जा जायाप्तत्वक निरम एत ना भए । १८ जिन मव धत्तत्व छीव-छस् भृथिवीटि हिएस पिराएक। जायि जाकाम एथिक भानि वर्षन कित व्यव छिपिट नाना धत्तत्व छेख्य छिनिम छेष्भन्न कित। विज्ञा हिएस जानार्व भूषि पानार्व विक्र हिप्त कित। विज्ञा हि मृष्टि कर्तिह जाना कर्षा राष्ट्र व छात्वया मुम्मेर भाग्वारीट निर्व तराएक। १० जात्वया मुम्मेर भाग्वारीट निर्व तराएक। १० जात्वया मुम्मेर भाग्वारीट निर्व तराएक। १० जिन्ने कर्षा स्टाइ व छात्वया मुम्मेर भाग्वारीट निर्व तराएक। १० जात्वया मुम्मेर भाग्वारीट निर्व तराएक।

- ৯. এ শান্তি তাদের অপরাধের সাথে সামঞ্জন্য রেখেই নির্ধারিত। তারা আল্লাহর দীন, তাঁর আয়াত ও তাঁর রস্লকে লাঞ্ছিত করতে চায়। এর বদলায় আল্লাহ তাকে কঠিন লাঞ্ছনাকর আযাব দেবেন।
- ১০. তাদের জন্য জান্নাতের নিয়ামতসমূহ রয়েছে, একথা বলেননি। বরং বলেছেন, তাদের জন্য রয়েছে নিয়ামতে পরিপূর্ণ জান্নাত। যদি প্রথম কথাটি বলা হতো, তাহলে এর অর্থ হতো, তারা এ নিয়ামতসমূহ উপভোগ করবে ঠিকই কিন্তু এ জান্নাতগুলো তাদের নিজেদের হবে না। এর প্রিবর্তে "তাদের জন্য রয়েছে নিয়ামতে পরিপূর্ণ জান্নাতসমূহ" একথা বলায় আপনা—আপনি একথা প্রকাশ হয়ে গেছে যে, জান্নাত পুরোটাই তাদের হাওয়ালা করে দেয়া হবে এবং তারা তার নিয়ামতসমূহ এমনভাবে ভোগ করতে থাকবে যেমন একজন মালিক তার মালিকানাধীন জিনিস ভোগ করে থাকে। মালিকানা অধিকার ছাড়াই কাউকে কোন জিনিস থেকে নিছক লাভবান হবার সুযোগ দিলে যেভাবে তা ভোগ করা হয় সেভাবে নয়।
- ১১. অর্থাৎ নিজের প্রতিশ্রুতি পালন থেকে কোন জিনিসই তাঁকে ঠেকিয়ে রাখতে পারে না এবং তিনি যা কিছু করেন ঠিকমতো জ্ঞান ও ন্যায়পরায়ণতার দাবী অনুযায়ীই করেন। "এটা আল্লাহর অকাট্য প্রতিশ্রুতি"—একথা বলার পর আল্লাহর উপরোক্ত দু'টি বিশেষ গুণের কথা বলার উদ্দেশ্য হচ্ছে, একথা বলা যে, মহান আল্লাহ ইচ্ছাকৃতভাবে নিজের প্রতিশ্রুতি ভংগ করেন না এবং এ বিশ্ব—জাহানে এমন কোন শক্তিই নেই যে তাঁর প্রতিশ্রুতি পালনের ব্যাপারে তাঁর পথে বাধা হয়ে দাঁড়াতে পারে। তাই ঈমান ও সংকাজের বিনিময়ে আল্লাহ যা কিছু দেবার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন তা কারো না পাওয়ার আশংকা নেই। তা ছাড়া আল্লাহর পক্ষ থেকে এ পুরস্কারের ঘোষণা পুরোপুরি তাঁর জ্ঞান ও ন্যায়পরায়ণতার

ওপর নির্ভরশীল। সেখানে হকদারকে বঞ্চিত করে নাহকদারকে দান করার কোন কারবার নেই। প্রকৃতপক্ষে ঈমানদার ও সংকর্মশীল লোকেরাই এ পুরস্কারের হকদার এবং আল্লাহ এ পুরস্কার তাদেরকেই দেবেন।

- ১২. ওপরের প্রস্তাবনা ও প্রারম্ভিক বাক্যগুলোর পর এখন আসল বক্তব্য অর্থাৎ শিরক খণ্ডন করে তাওহীদের দাওয়াত দেবার জন্য বক্তব্য পেশ করা হচ্ছে।
- ১৩. মূল শদ হচ্ছে, بغير عمد ترونها এর দু'টি মানে হতে পারে। একটি হচ্ছে, "তোমরা নিজেরাই দেখছো, স্তম্ভ ছাড়াই তা প্রতিষ্ঠিত রয়েছে।" দ্বিতীয় অর্থ হতে পারে, "এমন সব ওন্তের ওপর সেগুলো প্রতিষ্ঠিত যা চোখে দেখা যায় না" ইবনে আরাস রো) ও মূজাহিদ এর দ্বিতীয় অর্থটি গ্রহণ করেছেন। আবার মুফাস্সিরগণের অন্য একটি দল এর প্রথম অর্থটি নেন। বর্তমান যুগের পদার্থ বিদ্যার দৃষ্টিতে যদি এর অর্থ বর্ণনা করা হয় তাহলে বলা যেতে পারে, সমগ্র আকাশ জগতে এ সীমা—সংখ্যাহীন বিশাল গ্রহ—নক্ষত্রপূজকে যার যার গতিপথে অদৃশ্য স্তম্ভের মাধ্যমে প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে। কোন তারের সাহায্যে তাদের পরস্পরকে সংযুক্ত করে রাখা হয়নি। কোন পেরেকের সাহায্যে তাদের একটির অন্যটির ওপর উন্টে পড়ে যাওয়াকে ঠেকিয়ে রাখা হয়নি। একমাত্র মাধ্যাকর্যণ শক্তিই এ ব্যবস্থাকে সচল রেখেছে। আমাদের আজকের জ্ঞানের ভিত্তিতে এটিই আমাদের ব্যাখ্যা। হতে পারে আগামীকাল আমাদের জ্ঞান আরো কিছু বেড়ে যেতে পারে। তখন এর আরো কোন বেশী মানানসই ব্যাখ্যা করা যেতে পারে।
  - ১৪. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, সুরা আনু নাহল, ১২ টীকা।
- ১৫. অর্থাৎ যেসব সন্তাকে তোমরা নিজেদের উপাস্য করে নিয়েছো, যাদেরকে তোমরা নিজেদের ভাগ্যবিধাতা করে নিয়েছো এবং যাদের বন্দেগী ও পূজা করার জন্য তোমরা এত হন্যে হয়ে দেগেছো।
- ১৬. অর্থাৎ যখন এরা এ বিশ্ব-জাহানে আল্লাহ ছাড়া আর কারো কোন সৃষ্টি চিহ্নিত করতে পারেনি এবং একথা সুস্পট্ট যে, তারা তা করতে পারে না তখন তাদের যারা স্রষ্টা নয় এমন সন্তাকে আল্লাহর একছত্র ও সার্বভৌম কর্তৃত্বে শরীক করা, তাদের সামনে আন্গত্যের শির নত করা এবং তাদের কাছে প্রার্থনা করা ও অভাব মোচন করার জন্য আবেদন জানানোকে সুস্পট্ট নির্বৃদ্ধিতা ছাড়া আর কী বলা যেতে পারে। যতক্ষণ কোন যাক্তি একেবারেই উন্মাদ হয়ে না যায় ততক্ষণ সে এত বড় নির্বৃদ্ধিতা করতে পারে না যে, সে কারো সামনে নিজেই নিজের উপাস্যদেরকে সৃষ্টিকর্মে অক্ষম বলে এবং একমাত্র আল্লাহকে স্টা বলে স্বীকার করে নেবার পরও তাদেরকে উপাস্য বলে মেনে নেবার জন্য জিদ ধরবে। যার ঘটে একটুখানিও বৃদ্ধি আছে সে কখনো চিন্তা করবে না, কোন জিনিস সৃষ্টি করার ক্ষমতাই যার নেই এবং পৃথিবী ও আকাশের কোন জিনিসের সৃষ্টিতে যার নামমাত্র অংশও নেই সে কেন আমাদের উপাস্য হবেং কেন আমরা তার সামনে সিজদানত হবোং অথবা তার পদচ্ছন করবো এবং তার আন্তানায় গিয়ে ষষ্ঠাংগ প্রণিপাত করবোং আমাদের ফরিয়াদ শোনার এবং আমাদের প্রভাব পূরণ করার কী ক্ষমতা তার আছেং তর্কের খাতিরে মেনে নিলাম, সে আমাদের প্রার্থনা শুনছে কিন্তু তার জবাবে সে নিজে কি পদক্ষেপ নিতে পারে, যখন তার নিজের কিছু করার ক্ষমতা নেইং

وَكَنَ النَّهُ اللَّهُ الْحَكْمَةَ أَنِ اشْكُرْ لِهِ وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّهَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّهَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كُفُرُ فَإِنَّا لَقُلْمَ الْمُؤْمِدُ لَا بَنْهُ وَهُو يَعِظُدُ لِبَنَّى وَمَنْ كُلُو اللَّهِ فَا إِنْهُ وَهُو يَعِظُدُ لِبَنَّى لَا يُسْرِفُ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيدًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## ২ রুকু'

আমি<sup>১ ৭</sup> नूकमानकে দান করেছিলাম সৃষ্মজ্ঞান। যাতে সে আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞ হয়।<sup>১ ৮</sup> যে ব্যক্তি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করবে তার কৃতজ্ঞতা হবে তার নিজেরই জন্য লাভজনক। আর যে ব্যক্তি কৃফরী করবে, সে ক্ষেত্রে প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ অমুখাপেক্ষী এবং নিজে নিজেই প্রশংসিত।<sup>১৯</sup>

শরণ করো যখন লুকমান নিজের ছেলেকে উপদেশ দিচ্ছিল, সে বললো, "হে পুত্র। আল্লাহর সাথে কাউকে শরীক করো না।<sup>২০</sup> যথার্থই শিরক অনেক বড় জুলুম।"<sup>২১</sup>

যে কিছু করতে পারে সে–ই তো কিছু ভেঙ্গে যাওয়া জিনিস গড়তে পারে কিন্তু যার আদতে করারই কোন ক্ষমতা নেই সে আবার কেমন করে ভেঙে যাওয়া জিনিস গড়তে পারবে।

১৭. একটি শক্তিশালী বৃদ্ধিবৃত্তিক যুক্তির মাধ্যমে শিরকের অসারতা প্রমাণ করার পর এখন আরবের লোকদেরকে একথা জানানো হচ্ছে যে, এ যুক্তিসংগত কথা প্রথমবার তোমাদের সামনে তোলা হচ্ছে না বরং পূর্বেও বৃদ্ধিমান ও জ্ঞানীরা একথাই বলে এসেছেন এবং তোমাদের নিজেদের বিখ্যাত জ্ঞানী লুকমান আজ থেকে বহুকাল আগে একথাই বলে গেছেন। তাই শিরক যদি কোন অযৌক্তিক বিশ্বাস হয়ে থাকে তাহলে ইতিপূর্বে কেউ একথা বলেনি কেন, মুহাশাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতের জ্বাবে তোমরা একথা বলতে পারো না।

একজন বৃদ্ধিমান ও জ্ঞানী হিসেবে আরবে লুকমান বহুল পরিচিত ব্যক্তিত্ব। জাহেলী যুগের কবিরা যেমন ইমরাউল কায়েস, লবীদ, আ'শা, তারাফাহ প্রমুখ তাদের কবিতায় তার কথা বলা হয়েছে। আরবের কোন কোন লেখাপড়া জানা লোকের কাছে "সহীফা লুকমান" নামে তাঁর জ্ঞানগর্ভ উক্তির একটি সংকলন পাওয়া যেতো। হাদীসে উদ্ধৃত হয়েছে, হিজরাতের তিন বছর পূর্বে মদীনার সর্বপ্রথম যে ব্যক্তি নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের দাওয়াতে প্রভাবিত হন তিনি ছিলেন সৃওয়াইদ ইবনে সামেত। তিনি হজ্জ সম্পাদন করার জন্য মক্লায় যান। সেখানে নবী করীম (সা) নিজের নিয়ম মতো বিভিন্ন এলাকা থেকে আগত হাজীদের আবাসস্থলে গিয়ে ব্যক্তিগতভাবে প্রত্যেককে ইসলামের দাওয়াত দিতে থাকেন। এ প্রসংগে সৃওয়াইদ যখন নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের বক্তৃতা গুনেন, তাঁকে বলেন, আপনি যে ধরনের কথা বলছেন তেমনি ধরনের একটি

জিনিস আমার কাছেও আছে। তিনি জিজ্ঞেস করেন, সেটা কিং জবাব দেন সেটা ল্কমানের পৃত্তিকা। তারপর নবী করীমের (সা) অনুরোধে তিনি তার কিছু অংশ পাঠ করে তাঁকে শুনান। তিনি বলেন, এটা বড়ই চমৎকার কথা। তবে আমার কাছে এর চেয়েও বেশী চমৎকার কথা আছে। এরপর কুরআন শুনান। কুরআন শুনে সুওয়াইদ অবশ্যই শ্বীকার করেন, নিসন্দেহে এটা ল্কমানের পৃত্তিকার চেয়ে তালো। (সীরাতে ইবনে হিশাম, ২ খণ্ড, ৬৭–৬৯ পৃঃ; উসুদৃশ গাবাহ, ২ খণ্ড, ৩৭৮ পৃষ্ঠা) ঐতিহাসিকগণ বলেন, এই সুওয়াইদ ইবনে সামেত তাঁর যোগ্যতা, বীরত্ব, সাহিত্য ও কাব্য মনীয়া এবং বংশ মর্যাদার কারণে মদীনায় "কামেল" নামে পরিচিত ছিলেন। কিছু নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে সাক্ষাতের পর যখন তিনি মদীনায় ফিরে যান তার কিছুদিন পর ব্যাসের যুদ্ধ শুরু হয়ে যায় এবং তাতে তিনি মারা যান। তাঁর গোত্তের লোকদের সাধারণভাবে এ ধারণা ছিল যে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের সাথে সাক্ষাতের পর তিনি মুসলমান হয়ে যান।

ঐতিহাসিক দৃষ্টিতে লুকমানের ব্যক্তিত্বের ব্যাপারে ব্যাপক মতবিরোধ দেখা যায়। জাহেলিয়াতের অন্ধকার যুগে কোন লিখিত ইতিহাসের অস্তিত্ব ছিল না। শত শত বছর থেকে মৃথে মৃথে শ্রুত যেসব তথ্য স্থৃতির ভাতারে লোককাহিনী–গল–গাখার আকারে সংগৃহীত হয়ে আসছিল সেগুলোর ওপর ছিল এর ভিন্তি। এসব বর্ণনার প্রেক্ষিতে কেউ কেউ হযরত পুকমানকে আদ জাতির অন্তরভুক্ত ইয়ামনের বাদশাহ মনে করতো। মাওলানা সাইয়েদ সুলাইমান নদবী এসব বর্ণনার ওপর নির্ভর করে তাঁর আরদুল কুরুআন' গ্রন্থে এ মত প্রকাশ করেছেন যে, আদ জাতির ওপর আল্লাহর আযাব নাযিল হবার পর হযরত হুদের (আ) সাথে তাদের যে ঈমানদার অংশটি বেচৈ গিয়েছিল লুকমান ছিলেন তাঁদেরই বংশোদ্বত। ইয়ামনে এ জাতির যে শাসন প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল তিনি ছিলেন তার অন্যতম শাসক ও বাদশাহ। কিন্তু কতিপয় প্রবীণ সাহাবী ও তাবেঈদের মাধ্যমে প্রাপ্ত অন্য বর্ণনাগুলো এর সম্পূর্ণ বিপরীত। ইবনে আহ্বাস (রা) বলেন, দুকমান ছিলেন একজন হাবশী গোলাম। হযরত আবু হরাইরা (রা), মূজাহিদ, ইকরিমাহ ও খালেদুর রাব'ইও একথাই বলেন। হযরত ছাবের ইবনে আবদুল্লাহ আনসারী (রা) বলেন, তিনি ছিলেন নূবার অধিবাসী। সাঈদ ইবনে মুসাইয়েবের উক্তি হচ্ছে, তিনি মিসরের কালো লোকদের অন্তরভুক্ত ছিলেন। এ তিনটি বক্তব্য প্রায় কাছাকাছি অবস্থান করছে। কারণ আরবের लारकता काला वर्षत्र मानुषरमत्ररक **रमकार**म श्रायह हावनी वनरा। जात नृवा हरू মিসরের দক্ষিণে এবং সূদানের উত্তরে অবস্থিত একটি এলাকা। তাই তিনটি উক্তিতে একই ব্যক্তিকে নৃবী, মিসরীয় ও হাবশী বলা কেবলমাত্র শান্দিক বিরোধ ছাড়া আর কিছুই নয়। অর্থের দিক দিয়ে এখানে কোন বিরোধ নেই। তারপর রওদাতৃদ আনাফে সুহাইলির ও মুরজ্বুয যাহাবে মাস'উদীর বর্ণনা থেকে এ সূদানী গোলামের কথা আরবে কেমন করে ছড়িয়ে পড়লো এ প্রশ্নের ওপরও আলোকপাত হয়। এ উভয় বর্ণনায় বলা হয়েছে, এ ব্যক্তি আসলে ছিলেন নূবী। কিন্তু তিনি বাসিন্দা ছিলেন মাদ্য়ান ও আইল (বর্তমান আকাবাহ) এলাকার। এ কারণে তাঁর ডাষা ছিল আরবী এবং তাঁর জ্ঞানের কথা আরবে ছড়িয়ে পড়ে। তা ছাড়া সুহাইলী আরো বিস্তারিতভাবে বলেছেন যে, লুকমান হাকীম ও লুকমান ইবনে আদ দৃ'জন আলাদা ব্যক্তি। তাদেরকে এক ব্যক্তি মনে করা ঠিক নয়। রেওদুল আনাফ, ১ম খণ্ড, ২৬৬ পৃষ্ঠা এবং মাসউদী, ১ম খণ্ড, ৫৭ পৃষ্ঠা)

এখানে একথাটিও সৃস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করে দেয়া প্রয়োজন যে, প্রাচ্যবিদ ডিরেনবুর্গ (Derenbourg) প্যারিস লাইবেরীর যে আরবী পাতৃলিপিটি "লুকমান হাকীমের গাথা" (Fables De Loqman Lo Sage) নামে প্রকাশ করেছেন সেটি আসলে বানোয়াট। "লুকমানের সহীফা"র সাথে তার দূরতম কোন সম্পর্কও নেই। ত্রয়োদশ ঈসায়ী শতকে এ গাথাগুলো কেউ সংকলন করেছিলেন। তাঁর আরবী সংস্করণ বড়ই ক্রটিপূর্ণ। সেগুলো পড়লে পরিষ্কার জনুভব করা যাবে যে, আসলে জন্যকোন ভাষা থেকে জনুবাদ করে গ্রন্থকার নিজের পক্ষ থেকে সেগুলোর সম্পর্ক লুকমান হাকীমের সাথে জুড়ে দিয়েছেন। প্রাচ্যবিদরা এ ধরনের জাল ও বানোয়াট জিনিসগুলো বের করে যে উদ্দেশ্যে সামনে আনেন তা এ ছাড়া আর কিছুই নয় যে, কুরুআন বর্ণিত কাহিনীগুলোকে যে কোনভাবেই জনৈতিহাসিক কাহিনী প্রমাণ করে জনির্ভরযোগ্য গণ্য করা। যে ব্যক্তিই ইনসাইক্রোপিডিয়া জব ইসলামে "লুকমান" শিরোনামে (B. Heller) হেলারের নিবন্ধটি পড়বেন তাঁর কাছেই তাদের মনোভাব জম্পন্ট থাকবে না।

১৮. অর্থাৎ আল্লাহ প্রদন্ত এ জ্ঞান ও অন্তর্যদৃষ্টির প্রাথমিক চাহিদা এই ছিল যে, মানুষ তার রবের মোকাবিলায় কৃতজ্ঞ ও অনুগৃহীত হবার নীতি অবলম্বন করবে, অনুগ্রহ অস্বীকার করার ও বিশাসঘাতকতার নীতি অবলম্বন করবে না। আর তার কৃতজ্ঞতা নিছক মৌখিক হিসেব–নিকেশের মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকবে না বরং চিন্তা, কথা ও কাজ তিন পর্যায়েই পরিব্যাপ্ত হবে। আমি যা কিছু লাভ করেছি সবই আল্লাহর দান, নিজের হৃদয় ও মস্তিকের গভীরে তার এ বিশাস ও চেতনাও সঞ্চারিত হবে। তার কঠে সদা সর্বদা আল্লাহর অনুগ্রহের স্বীকৃতিও উচ্চারিত হবে। কার্যক্ষেত্রেও সে আল্লাহর ছনুম মেনে চলে, তাঁর হকুম অমান্য করা থেকে দূরে থেকে তাঁর সন্তুষ্টি অর্জন করার জন্য প্রচেষ্টা ও সাধনা করতে থেকে, তাঁর দেয়া নিয়ামতসমূহ তাঁর বান্দাদের কাছে পৌছিয়ে দিয়ে এবং তাঁর বিরুদ্ধে বিদ্রোহকারীদের বিরুদ্ধে সঞ্চাম করে একথা প্রমাণ করে দেবে যে, প্রকৃতপক্ষে সে আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞ ও অনুগৃহীত।

১৯. জর্থাৎ যে ব্যক্তি, কৃষ্ণরী করে তার কৃষ্ণরী তার নিজের জন্য ক্ষতিকর। এতে জাল্লাহর কোন ক্ষতি হয় না। তিনি জমুখাপেক্ষী। কারো কৃতজ্ঞতার মুখাপেক্ষী নন। কারো কৃতজ্ঞতা তাঁর সার্বভৌম কর্তৃত্বে কোন বৃদ্ধি ঘটায় না। বান্দার যাবতীয় নিয়ামত যে একমাত্র তাঁরই দান কারো জকৃতজ্ঞতী ও কৃষ্ণরী এ জাজ্জ্ব্যামান সত্যে কোন পরিবর্তন ঘটাতে পারে না। কেউ তাঁর প্রশংসা করুক বা নাই করুক তিনি আপনা আপনিই প্রশংসিত। বিশ্ব–জাহানের প্রতিটি জণু–কণিকা তাঁর পূর্ণতা ও সৌন্দর্য এবং তাঁর স্রষ্টা ও জমদাতা হবার সাক্ষ দিচ্ছে এবং প্রত্যেকটি সৃষ্ট বস্তু নিজের সমগ্র সন্তা দিয়ে তাঁর প্রশংসা গেয়ে চলছে।

২০. শুকমানের পাণ্ডিতাপূর্ণ উপদেশমালা থেকে এ বিশেষ উপদেশ বাণীটিকে এখানে উদ্ধৃত করা হয়েছে দু'টি বিশেষ সম্পর্কের ভিত্তিতে। এক, তিনি নিদ্ধ পুত্রকে এ উপদেশটি দেন। আর একথা সুস্পষ্ট, মানুষ যদি দুনিয়ায় সবচেয়ে বেশী কারো ব্যাপারে আন্তরিক হতে পারে তাহলে সে হচ্ছে তার নিচ্চের সন্তান। এক ব্যক্তি অন্যকে ধোঁকা দিতে পারে, তার সাথে মুনাফিকী আচরণ করতে পারে কিন্তু সবচেয়ে নিকৃষ্ট প্রকৃতির লোকটিও নিদ্ধ পুত্রকে ধোঁকা দেবার চেষ্টা কখনই করতে পারে না। তাই শুকমানের তার নিদ্ধ পুত্রকে এ

ۅۘۘۅؖڞؖؽڹٵڷٳٚڹٛڛٲ؈ؘؠؚۅٳڵؽؽ؞ؚٷڂۜڽڵؿڎٲۺۜۅۜۿڹؖٵۼڶۅۿڹۣۊڹۣڝڷڎؖڣٛ ۼٲڡؽٛڹؚٲڹٳۿڰۯڸٛۅؘڸۅٵڵؽڵڰٵڵۣڷؖٵڷؠڝؽڔؖ®

—আর<sup>২২</sup> প্রকৃতপক্ষে আমি মানুষকে তার পিতা–মাতার হক চিনে নেবার জন্য নিজেই তাকিদ করেছি। তার মা দুর্বলতার পর দুর্বলতা সহ্য করে তাকে নিজের গর্ভে ধারণ করে এবং দু'বছর শাগে তার দুধ ছাড়তে।<sup>২৩</sup> (এ জন্য আমি তাকে উপদেশ দিয়েছি) আমার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করো এবং নিজের পিতা–মাতার প্রতিও, আমার দিকেই তোমাকে ফিরে আসতে হবে।

নসীহত করা অকাট্যভাবে প্রমাণ করে যে, তাঁর মতে শিরক যথার্থই একটি নিকৃষ্ট কাজ এবং এ জন্যই তিনি সর্বপ্রথম নিজের প্রাণাধিক পুত্রকে এ গোমরাইটি থেকে দূরে থাকার উপদেশ দেন। দুই, মঞ্চার কাফেরদের অনেক পিতা—মাতা সে সময় নিজের সন্তানদেরকে শিরকী ধর্মের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকার এবং মুহামাদ সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের তাওহীদের দাওয়াত থেকে মুখ ফিরিয়ে নেবার জন্য বাধ্য করছিল। সামনের দিকের একথা বর্ণনা করা হয়েছে। তাই সেই অজ্ঞদেরকে শুনানো হচ্ছে, তোমাদের দেশেরই বহুল পরিচিত জ্ঞানী পণ্ডিত তো তাঁর নিজের পুত্রের মংগল করার দায়িত্বটা তাকে শির্ক থেকে দূরে থাকার নসিহত করার মাধ্যমেই পালন করেন। এখন ডোমরা যে তোমাদের সন্তানদেরকে শির্ক করতে বাধ্য করছো, এটা কি তাদের প্রতি শুভেচ্ছা না তাদের অমংগল কামনাং

২১. জুলুমের প্রকৃত অর্থ হচ্ছে, কারো অধিকার হরণ করা এবং ইনসাফ বিরোধী কাজ করা। শির্ক এ জন্য বৃহত্তর জুলুম যে, মানুষ এমন সব সত্তাকে তার নিজের স্রষ্টা, রিযিকদাতা ও নিয়ামতদানকারী হিসেবে বরণ করে নেয়, তার সৃষ্টিতে যাদের কোন অংশ নেই তাকে রিযিক দান করার ক্ষেত্রে যাদের কোন দখল নেই এবং মানুষ এ দুনিয়ায় যেসব নিয়ামত লাভে ধন্য হচ্ছে সেগুলো প্রদান করার ব্যাপারে যাদের কোন ভূমিকাই নেই। এটা এত বড় অন্যায়, যার চেয়ে বড় কোন অন্যায়ের কথা চিন্তাই করা যায় না। ভারপর মানুষ একমাত্র তার স্রষ্টারই বন্দেগী ও পূজা-অর্চনা করবে, এটা মানুষের ওপর তার স্রষ্টার অধিকার। কিন্তু সে অন্যের বন্দেগী ও পূজা–অর্চনা করে তাঁর অধিকার হরণ করে। তারপর স্রষ্টা ছাড়া অন্য সন্তার বন্দেগী ও পূজা করতে গিয়ে মানুষ যে কাজই করে তাতে সে নিজের দেহ ও মন থেকে শুরু করে পৃথিবী ও আকাশের বহু জিনিস ব্যবহার করে। অথচ এ সমস্ত জিনিস এক লা-শরীক আল্লাইই সৃষ্টি করেছেন এবং এর মধ্যে কোন জিনিসকে আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো বন্দেগীতে ব্যবহার করার অধিকার তার নেই। তারপর মানুষ নিজেকে नाष्ट्रना ও দূর্ভোগের মধ্যে ঠেলে দেবে না, তার নিজের ওপর এ অধিকার রয়েছে। কিন্তু সে স্রষ্টাকে বাদ দিয়ে সৃষ্টির বন্দেগী করে নিজেকে শাস্থিত ও অপমানিতও করে এবং এই সংগে শান্তির যোগ্যও বানায়। এভাবে একজন মুশরিকের সমগ্র জীবন একটি সর্বমুখী ও সার্বক্ষণিক জ্লুমে পরিণত হয়। তার কোন একটি মুহূর্তও জ্লুমমৃক্ত নয়।

وَإِنْ جَاهَلَكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِيْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُّ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي النَّ نَسُرُ وَقَالَ وَالنَّهِ عَلَمُ فَأَنَيْ النَّهُ عَلَمُ وَقَالَ وَالنَّهِ عَلَمُ فَأَنَيْ النَّهُ عَلَمُ وَقَالَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ فَأَنَيْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْم

কিন্তু যদি তারা তোমার প্রতি আমার সাথে এমন কাউকে শরীক করার জ্বন্য চাপ দেয় যাকে তুমি জানো না,<sup>২৪</sup> তাহলে তুমি তাদের কথা কখনোই মেনে নিয়ো না। দুনিয়ায় তাদের সাথে সদাচার করতে থাকো কিন্তু মেনে চলো সে ব্যক্তির পথ যে আমার দিকে ফিরে এসেছে। তারপর তোমাদের সবাইকে ফিরে আসতে হবে আমারই দিকে।<sup>২৫</sup> সে সময় তোমরা কেমন কাজ করছিলে তা আমি তোমাদের জানিয়ে দেবা।<sup>২৬</sup>

২২. এখান থেকে প্যারার শেষ পর্যন্ত অর্থাৎ ১৪ ও ১৫ আয়াত দু'টি প্রসংগক্রমে বলা হয়েছে। আল্লাহ নিজের পক্ষ থেকে লুকমানের উক্তির অতিরিক্ত ব্যাখ্যা হিসেবে একথা বলেছেন।

২৩. এ শব্দগুলা থেকে ইমাম শাফে'ঈ (র), ইমাম আহমাদ (র), ইমাম আবু ইউস্ফ (র) ও ইমাম মৃহামাদ (র) এ অর্থ গ্রহণ করেছেন যে, শিশুর দৃধ পান করার মেয়াদ ২ বছরে পূর্ণ হয়ে যায়। এ মেয়াদকালে কোন শিশু যদি কোন দ্বীলোকের দৃধপান করে তাহলে দৃধ পান করার "হরমাত" (অর্থাৎ দৃধপান করার কারণে স্ত্রীলোকটি তার মায়ের মর্যাদায় উনীত হয়ে যাওয়া এবং তার জন্য তার সাথে বিবাহ হারাম হয়ে যাওয়া) প্রমাণিত হয়ে যাবে। অন্যথায় পরবর্তীকালে কোন প্রকার দৃধ পান করার ফলে কোন "ছৢরমাত" প্রতিষ্ঠিত হবে না। এ উক্তির স্বপক্ষে ইমাম মালেকেরও একটি বর্ণনা রয়েছে। কিন্তু ইমাম আবু হানীফা (র) অতিরিক্ত সতর্কতা অবলম্বন করার উদ্দেশ্যে এ মেয়াদকে বাড়িয়ে আড়াই বছর করার জভিমত ব্যক্ত করেন। এই সংগে ইমাম সাহেব একথাও বলেন, যদি দৃ'বছর বা এর চেয়ে কম সময়ে শিশুর দৃধ ছাড়িয়ে দেয়া হয় এবং খাদ্যের ব্যাপারে শিশু কেবল দৃধের ওপর নির্ভরশীল না থাকে, তাহলে এরপর কোন স্ত্রীলোকের দৃধ পান করার ফলে কোন দৃধপান জনিত হরমাত প্রমাণিত হবে না। তবে যদি শিশুর আসল খাদ্য দৃধই হয়ে থাকে তাহলে জন্যান্য খাদ্য কম বেশী কিছু খেয়ে নিলেও এ সময়ের মধ্যে দৃধ পানের কারণে হরমাত প্রমাণিত হয়ে যাবে। কারণ শিশুকে অপরিহার্যভাবে দৃ'বছরেই দৃধপান করাতে হবে, আয়াতের উদ্দেশ্য এটা নয়। সূরা বাকারায় বলা হয়েছে,

وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ اَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ اَرَادَ اَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ "भारमता निश्ठरमत्रक पूरता म्'वहत मूर्य शान कतारव, जात छन्। रय मूर्यशान कतात रमप्राम

পূর্ণ করতে চায়।" (২৩৩ আয়াত)

يَّبُنَى إِنَّهَ إِنْ تَكُ مِثْقَالَ مَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُنْ فِي مَخُرَةٍ الْبُنَى إِنَّهَ اللهُ وَإِنَّ اللهُ لَطِيْفً الْوَفِي السَّامُ وَفِي الْمَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللهُ وَإِنَّ اللهُ لَطِيْفً خَبِيرًا هُورِقَ اللهُ عَنِي الْمُنْكِرِوا مَبِرُ عَلَيْ اللهُ عَنِي الْمُنْكِرِوا مَبِرُ عَلَيْ مَا اللهُ عَنِي الْمُنْكِرِوا مَبِرُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مَوْرِقَ عَلَيْ مَا اللهُ عَنْ اللّهُ عَالِمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَ

ইবনে আরাস (রা) এ শদগুলো থেকে এ সিদ্ধান্তে পৌছেছেন এবং উলামায়ে কেরাম এ ব্যাপারে তাঁর সাথে একমত হয়েছেন যে, গর্ভধারণের সর্বনিমু মেয়াদ ছ'মাস। কারণ ক্রআনের অন্য এক জায়গায় বলা হয়েছে, তিনি এই এই এই শতার পেটের মধ্যে অবস্থান করা ও দুধ ছেড়ে দেয়ার কাজ হয় ৩০ মাসে।" (আল আহকাফ, আয়াত ১৫) এটি একটি সৃষ্ম আইনগত বিধান এবং এর ফলে বৈধ ও অবৈধ গর্ভের অনেক বিতর্কের অবসান ঘটে।

- ২৪. অর্থাৎ তোমার জানা মতে যে আমার সাথে শরীক নয়।
- ২৫. অর্থাৎ সন্তান ও পিতা-মাতা সবাইকে।
- ২৬. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন, সূরা আনকাবৃত, ১১ ও ১২ টীকা।
- ২৭. শ্কমানের অন্যান্য উপদেশমালার উল্লেখ এখানে একথা বলার জন্য করা হচ্ছে যে, আকীদা-বিশাসের মতো নৈতিকতার যে শিক্ষা নবী সাল্লাল্লাহ্ আলাইহি ওয়া সাল্লাম পেশ করছেন তাও আরবে নতুন ও অজানা কথা নয়।
- ২৮. অর্থাৎ আল্লাহর জ্ঞান ও তাঁর পাকড়াও-এর বাইরে কেউ যেতে পারে না। পাথরের মধ্যে ছাট্ট একটি কণা তোমার দৃষ্টির অগোচরে থাকতে পারে কিন্তু তাঁর কাছে তা সুস্পষ্ট। আকাশ মণ্ডলে একটি ক্ষুত্রতম কণিকা তোমার থেকে বহু দূরবর্তী হতে পারে কিন্তু তা আল্লাহর বহু নিকটতর। ভূমির বহু নিম্ন স্তরে পতিত কোন জিনিস তোমার কাছে গভীর অন্ধকারে নিমজ্জিত। কিন্তু তাঁর কাছে তা রয়েছে উল্জ্বল আলোর মধ্যে। কাজেই তুমি কোথাও কোন অবস্থায়ও এমন কোন সৎ বা অসৎ কাল্ল করতে পারো না যা আল্লাহর অগোচরে থেকে যায়। তিনি কেবল তা জানেন তাই নয় বরং যখন হিসেব–নিকেশের

وَلاَ تُمَعِّرُ خَنَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَهْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَّحًا ﴿ إِنَّ اللهُ اللهُ لَا يُحِبُّ كُنَّ مُ شَيِكَ وَاغْضُ فَ لَا يُحُونُ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُفُ لَا يُحِبُّ كُنَّ مُ شَيِكَ وَاغْضُفُ مِنْ مَوْتِكَ ﴿ إِنَّ الْكَوْبُ الْكَوْبُ الْكَوْبُ الْكَوْبُ وَالْتَالُ الْمُواتِ لَصَوْتُ الْكَوْبُ وَالْتَالُ الْمُواتِ لَصَوْتُ الْكَوْبُ وَالْتَالُ الْمُواتِ لَصَوْتُ الْكَوْبُ وَاللَّهُ وَالْمُواتِ لَصَوْتُ الْكَوْبُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

আর মানুষের দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়ে কথা বলো না,<sup>৩১</sup> পৃথিবীর বুকে চলো না উদ্ধত ভংগীতে, আল্লাহ পছন্দ করেন না আত্মন্তরী ও অহংকারীকে।<sup>৩২</sup> নিজের চলনে ভারসাম্য আনো<sup>৩৩</sup>এবং নিজের আওয়াজ নীচু করো। সব আওয়াজের মধ্যে সবচেয়ে খারাপ হচ্ছে গাধার আওয়াজ।<sup>৩৪</sup>

সময় আসবে তথন তিনি তোমাদের প্রত্যেকটি কাজের ও নড়াচড়ার রেকর্ড সামনে নিয়ে আসবেন।

২৯. এর মধ্যে এদিকে একটি সৃষ্ম ইণ্ডগত রয়েছে যে, সৎকাজের হুকুম দেয়া এবং অসৎকাজে নিষেধ করার দায়িত্ব যে ব্যক্তিই পালন করবে তাকে অনিবার্যভাবে বিপদ আপদের মুখোমুখি হতে হবে। এ ধরনের লোকের পেছনে দুনিয়া কোমর বেঁধে লেগে যাবে এবং সব ধরনের কষ্টের সমুখীন তাকে হতেই হবে।

৩০. এর দিতীয় অর্থ হতে পারে, এটি বড়ই হিম্মতের কাজ। মানবতার সংশোধন এবং তার সংকট উত্তরণে সাহায্য করার কাজ কম হিম্মতের অধিকারী লোকদের পক্ষে সম্ভব নয়। এসব কাজ করার জন্য শক্ত বুকের পাটা দরকার।

৩১. মূল শদগুলো হচ্ছে گُنْصَغُرْ خُدُّكُ لَانَّا وَ "সা'আর" বলা হয় আরবী ভাষায় একটি রোগকে। এ রোগটি হয় উটের ঘড়ে। এ রোগের কারণে উট তার ঘাড় সবসময় একদিকে ফিরিয়ে রাখে। এ থেকেই فُلانصَعْرَخُده "অমুক ব্যক্তি উটের মতো তার মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে।" অর্থাৎ অহংকারপূর্ণ ব্যবহার করলো এবং মুখ ফিরিয়ে কথা বললো। এ ব্যাপারেই তাগ্লাব গোত্রের কবি আমর ইবনে হাই বলেন ঃ

وكنا اذا الجبار صعر خده

## اقمنا له من ميله فتقوما

"আমরা এমন ছিলাম যখন কোন দান্তিক স্বৈরাচারী আমাদের দিক থেকে ম্খ ফিরিয়ে নিয়ে কথা বললো তখন আমরা তার বক্রতার এমন দফারফা করলাম যে একেবারে সোজা হয়ে গেলো"

৩২. মূল শদগুলো হচ্ছে فخور ও مختال — 'মুখতাল' মানে হচ্ছে, এমন ব্যক্তি যে নিজেই নিজেকে কোন বড় কিছু মনে করে। আর ফাখূর তাকে বলে, যে নিজের বড়াই করে অন্যের কাছে। মানুষের চালচলনে অহংকার, দম্ভ ও ঔদ্ধত্যের প্রকাশ তখনই (३२२)

সূরা পুক্মান

অনিবার্য হয়ে ওঠে, যখন তার মাথায় নিজের শ্রেষ্ঠত্বের বিশাস চুকে যায় এবং সে অন্যদেরকে নিজের বড়াই ও শ্রেষ্ঠত্ব অনুভব করাতে চায়।

৩৩. কোন কোন মুফাস্সির এর এই অর্থ গ্রহণ করেছেন যে, "দ্রুতও চলো না এবং थीरतथ চলো ना उत्रर भावाति हाल हला।" किंचु পরবর্তী আলোচনা খেকে পরিষ্কার জানা याय, अथारन थीरत वा एन्छ हना जारनाहा विषय नय। थीरत वा एन्छ हनात मर्था कान নৈতিক গুণ বা দোষ নেই এবং এ জন্য কোন নিয়মণ্ড বেধৈ দেয়া যায় না। কাউকে দ্রুত কোন কাজ করতে হলে সে দ্রুত ও জোরে চলবে না কেন। আর যদি নিছক বেডাবার জন্য চলতে शास्क তাহলে এ ক্ষেত্রে ধীরে চলায় ক্ষতি কিং মাঝারি চালে চলার যদি কোন মানদণ্ড থেকেই থাকে, তাহলে প্রত্যেক অবস্থায় প্রত্যেক ব্যক্তির জন্য তাকে একটি সাধারণ নিয়মে পরিণত করা যায় কেমন করে? আসলে এখানে উদ্দেশ্য হচ্ছে, প্রবৃত্তির এমন অবস্থার সংশোধন যার প্রভাবে চলার মধ্যে দম্ব অথবা দীনতার প্রকাশ ঘটে। বড়াই করার অহমিকা যদি ভেডরে থেকে যায় তাহলে অনিবার্যভাবে তা একটি বিশেষ ধরনের চাল-চলনের মাধ্যমে বের হয়ে আসে। এ অবস্থা দেখে লোকটি যে কেবল অহংকারে মন্ত হয়েছে, একথাই জানা যায় না, বরং তার চাল-চলনের রং ঢং তার অহংকারের স্বরূপটিও তুলে ধরে। ধন–দওলত, ক্ষমতা–কর্তৃত্ব, সৌন্দর্য, জ্ঞান, শক্তি এবং এ ধরনের অন্যান্য যতো জিনিসই মানুষের মধ্যে অহংকার সৃষ্টি করে তার প্রত্যেকটির দম্ভ তার চাল-চলনে একটি বিশেষ ভংগী ফুটিয়ে তোলে। পক্ষান্তরে চাল-চলনে দীনতার প্রকাশ ও কোন না কোন দুষণীয় মানসিক অবস্থার প্রভাবজাত হয়ে থাকে। কখনো মানুষের মনের সৃঙ্গ অহংকার একটি লোক দেখানো বিনয় এবং কৃত্রিম দরবেশী ও আল্লাহ প্রেমিকের রূপ লাভ করে এবং এ জিনিসটি তার চাল-চলনে সুস্পষ্টভাবে ফুটে ওঠে। আবার কখনো मानुष यथार्थर मुनिया ও তার अवञ्चात মোকাবিলায় পরাজিত হয় এবং निष्क्रत চোঝে নিজেই হেয় হয়ে দুর্বল চালে চলতে থাকে। লুকমানের উপদেশের উদ্দেশ্য হচ্ছে, নিজের মনের এসব অবস্থার পরিবর্তন করে। এবং একজন সোজা-সরশ-যুক্তিসংগত ভদ্রলোকের মতো চলো, যেখানে নেই কোন অহংকার ও দত্ত এবং কোন দূর্বলতা, লোক দেখানো বিনয় ও ত্যাগ।

এ ব্যাপারে সাহাবায়ে কেরামের রুচি যে পর্যায়ের গড়ে উঠেছিল তা এ ঘটনাটি থেকেই অনুমান করা যেতে পারে। হযরত উমর (রা) একবার এক ব্যক্তিকে মাথা হেঁট করে চলতে দেখলেন। তিনি তাকে ডেকে বললেন, "মাথা উচ্ করে চলো। ইসলাম রোগী নয়।" আর একজনকে তিনি দেখলেন সে কুঁকড়ে চলছে। তিনি বললেন, "ওহে জালেম। আমাদের দীনকে মেরে ফেলছো কেন?" এ দু'টি ঘটনা থেকে জানা যায়, হযরত উমরের কাছে দীনদারির অর্থ মোটেই এটা ছিল না যে, পথ চলার সময় রোগীর মতো আচরণ করবে এবং অযথা নিজেকে দীনহীন করে মানুষের সামনে পেশ করবে। কোন মুসলমানকে এভাবে চলতে দেখে তাঁর ভয় হতো, এভাবে চললে অন্যদের সামনে ইসলামের ভুল প্রতিনিধিত্ব করা হবে এবং মুসলমানদের মধ্যেই নিস্তেজ ভাব সৃষ্টি হয়ে যাবে। এমনি ঘটনা হযরত আয়েশার (রা) ব্যাপারে একবার ঘটে। তিনি দেখলেন একজন লোক কুঁকড়ে মুকড়ে রোগীর মতো চলছে। জিজ্জেস করলেন, কি হয়েছেং বলা হলো, ইনি একজন কারী (অর্থাৎ কুরআন অধ্যয়ন ও অধ্যাপনা করেন এবং শিক্ষাদান ও ইবাদাত করার মধ্যে মশ্গুল থাকেন) একথা শুনে হযরতে আয়েশা (রা) বললেন. "উমর ছিলেন

اَلَمْ تَرُوْا اَنَّ اللهُ سَخَّرِ لَكُمْ سَافِي السَّاوِتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاسَبَعَ الْمُرْضِ وَاسَبَعَ عَلَيْدُ عَلَيْ وَمَا فِي اللهِ عَلَيْدِ عَلَيْهِ وَلَا كُنْتٍ مَّنِيْدٍ ﴿

بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُنَّ وَلَا كُنْتٍ مَّنِيْدٍ ﴿

بِعَنْدِ عِلْمٍ وَلَا هُنَّ يَ وَلَا كُنْتٍ مَّنِيْدٍ ﴿

তোমরা কি দেখো না, আল্লাহ যমীন ও আসমানের সমস্ত জিনিস তোমাদের জন্য অনুগত ও বণীভূত করে রেখেছেন<sup>৩৫</sup> এবং তোমাদের প্রতি তাঁর প্রকাশ্য ও গোপন নিয়ামতসমূহ<sup>৩৬</sup> সম্পূর্ণ করে দিয়েছেন? এরপর অবস্থা হচ্ছে এই যে, মানুষের মধ্যে এমন কিছু দোক আছে যারা আল্লাহ সম্পর্কে বিতর্ক করে,৩৭ তাদের নেই কোন প্রকার জ্ঞান, পর্থনির্দেশনা বা আলোক প্রদর্শনকারী কিতাব।৩৮

কারীদের নেতা। কিন্তু তাঁর অবস্থা ছিল, পথে চলার সময় জোরে জোরে হাঁটতেন। যখন কথা বলতেন, জোরে জোরে বলতেন। যখন মারধর করতেন খুব জোরেশোরে মারধর করতেন।" (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন, বনী ইসরাইল, ৪৩ টীকা এবং সূরা আল ফুরকান, ৭৯ টীকা।)

ত ৪. এর মানে এ নয় য়ে, মানুষ সবসময় আন্তে নীচ্ য়য়ে কথা বলবে এবং কখনো জােরে কথা বলবে না। বরং গাধার আওয়াজের সাথে তুলনা করে কোন্ ধরনের ভাব-ভিদমা ও কোন্ ধরনের আওয়াজে কথা বলা থেকে বিরত থাকতে হবে তা পরিকার করে বলে দেয়া হয়েছে। ভংগী ও আওয়াজের এক ধরনের নিম্নগামিতা ও উচ্চগামিতা এবং কঠােরতা ও কােমলতা হয়ে থাকে য়াভাবিক ও প্রকৃত প্রয়োজনের খাতিরে। য়েমন কাছের বা কম সংখ্যক লােকের সাথে কথা বললে আন্তে ও নীচ্ য়য়ে বলবেন। দূরের অথবা অনেক লােকের সাথে কথা বলতে হলে অব্যশই জােরে বলতে হবে। উচারণভংগীর ফারাকের ব্যাপারটাও এমনি স্থান—কালের সাথে জড়িত। প্রশংসা বাক্যের উচ্চারণভংগী নিন্দা বাক্যের উচ্চারণভংগী থেকে এবং সন্তােষ প্রকাশের কথার ঢং এবং অসন্তােষ প্রকাশের কথার ঢং বিভিন্ন হওয়াই উচিত। এ ব্যাপারটা কোন অবস্থায়ই আপত্তিকর নয়। হয়রত লুকমানের নসীহতের অর্থ এ নয় য়ে, এ পার্থক্যটা উঠিয়ে দিয়ে মানুষ সবসময় একই ধরনের নীচ্ য়য়ে ও কােমল ডংগীমায় কথা বলবে। আসলে আপত্তিকর বিষয়টি হচ্ছে অহংকার প্রকাশ, ভীতি প্রদর্শন এবং অন্যকে অপমানিত ও সক্তেও করার জন্য গলা ফাটিয়ে গাধার মতাে বিকট য়য়ে কথা বলা।

৩৫. কোন জিনিসকে কারো জন্য অনুগত করে দেয়ার অর্থ হচ্ছে । এক, জিনিসটিকে তার অধীন ও ব্যবহারোপযোগী করে দেয়া হবে। তাকে যেভাবে ইচ্ছা ব্যয় ও ব্যবহার করার ক্ষমতা তাকে দেয়া হবে। দুই, জিনিসটিকে কোন নিয়মের অধীন করে দেয়া হবে। ফলে সংশ্রিষ্ট ব্যক্তির জন্য তা উপকারী ও শাভজনক হয়ে যাবে এবং এতে তার স্বার্থ

# وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ النَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا \* أَوَلُو كَانَ الشَّيْطَنُ يَنْ عُوْهُمْ إِلَى عَنَ ابِ السَّعِيْرِ ®

আর যখন তাদেরকে বলা হয়, আল্লাহ যা নাযিল করেছেন তার আনুগত্য করো তখন তারা বলে, আমরা আমাদের বাপ–দাদাকে যে রীতির ওপর পেয়েছি তার আনুগত্য করবো। শয়তান যদি তাদেরকে ভ্রুলম্ভ আগুনের দিকেও আহবান করতে থাকে তবুও কি তারা তারই আনুগত্য করবে?<sup>৩৯</sup>

উদ্ধার হবে। পৃথিবী ও আকাশের সমস্ত জিনিসকে মহান আল্লাহ একই অর্থে মানুষের জন্য অনুগত করে দেননি। বরং কোন জিনিসকে প্রথম অর্থে এবং কোনটিকে দ্বিতীয় অর্থে অনুগত করে দিয়েছেন। যেমন পানি, মাটি, আগুন, উদ্ভিদ, খনিজ পদার্থ, গবাদি পশু ইত্যাদি আমাদের জন্য প্রথম অর্থে এবং চন্দ্র, সূর্য, গ্রহ–নক্ষত্র ইত্যাদিকে দ্বিতীয় অর্থে আমাদের জন্য অনুগত করে দিয়েছেন।

৩৬. যেসব নিয়ামত কোন না কোনভাবে মানুষ অনুভব করে এবং তার জ্ঞানে ধরা দেয় সেগুলো প্রকাশ্য নিয়ামত। আর যেসব নিয়ামত মানুষ জ্ঞানে না এবং অনুভবও করে না সেগুলো গোপন নিয়ামত। মানুষের নিজের শরীরে এবং তার বাইরে দ্নিয়ায় তার স্বার্থে কাজ করে যাচ্ছে এমন অগণিত ও অসংখ্য জ্ঞিনিস রয়েছে কিন্তু মানুষ জ্ঞানেও না যে, তার স্তুটা তার হেফাযত ও সংরক্ষণের জন্য, তাকে জ্ঞীবিকা দান করার জন্য, তার বৃদ্ধি ও বিকাশ সাধনের জন্য এবং তার কল্যাণার্থে কত রকমের সাজ–সরজ্ঞাম যোগাড় করে রেখেছেন। বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখায় মানুষ যতই গবেষণা করছে ততই তার সামনে আল্লাহর এমনসব নিয়ামতের দরোজা উন্তুক্ত হয়ে যাচ্ছে যা পূর্বে তার সম্পূর্ণ অগোচরে ছিল। আবার আজ পর্যন্ত যেসব নিয়ামতের জ্ঞান মানুষ লাভ করতে পেরেছে সেগুলো এমনসব নিয়ামতের তুলনায় তুচ্ছ যেগুলোর ওপর থেকে এখনো গোপনীয়তার পর্দা ওঠেন।

৩৭. অর্থাৎ ঝগড়া ও বিতর্ক রে এমন ধরনের বিষয়াদি নিয়ে যেমন, আল্লাহ আছে কিনা? আল্লাহ কি একা, না আরো আল্লাহ আছেন? তাঁর গুণাবলী কি এবং তিনি কেমন? নিজের সৃষ্টিকুলের সাথে তাঁর সম্পর্ক কোন্ পর্যায়ের? ইত্যাদি ইত্যাদি।

৩৮. অর্থাৎ তাদের কাছে জ্ঞানের এমন কোন মাধ্যম নেই যার সাহায্যে তারা সরাসরি সত্যকে দেখতে বা পরীক্ষা–নিরীক্ষা ও অভিজ্ঞতার মাধ্যমে তার সন্ধান পেতে পারে অথবা এমন কোন পথপ্রদর্শকের পথনির্দেশনাও তাদের কাছে নেই যিনি নিজে সত্যকে দেখে তাদেরকে সে সম্পর্কে জানিয়ে দিয়েছেন। কিংবা আল্লাহর এমন কোন কিতাব তাদের কাছে নেই যার ওপর তারা এ বিশ্বাসের ভিত্তি রাখতে পারে।

৩৯. অর্থাৎ প্রত্যেক জাতির, পরিবারের ও ব্যক্তির বাপ–দাদারা অবশ্যই সত্যের ওপর প্রতিষ্ঠিত ছিল, এমন কোন কথা নেই। পদ্ধতিটির বাপ–দাদার আমল থেকে চলে আসাই তার সত্য হবার প্রমাণ নয়। বাপ–দাদা যদি পঞ্ছষ্ট হয়ে থাকে, তাহলেও চোখ বন্ধ করে وَ مَنْ يُسْلِمْ وَجُمَّةً إِلَى اللهِ وَهُو مُحْسِنَّ فَقِرِ اسْتَهْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَى مُو إِلَى اللهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَلَا يَحُرُنْكَ كُفُرُهُ لَا يَحُرُنْكَ كُفُرَهُ لَا يَحُرُنْكَ كُفُرَ فَلَا يَحُرُنْكَ كُفُرَهُ لَاللهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَلَا يَحُرُنُكَ كُفُرَ فَلَا يَحُرُنُ اللهِ عَالِمَ اللهُ عَلِيمًا عِلْوا اللهَ عَلِيمًا بِنَا إِلَى اللهُ عَلِيمًا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

य गुक्ति षान्नारत काष्ट्र षाज्यम्मर्भन करते विश्व विश्व तम मरकर्ममीन, ३५ तम विश्व विश्व में कि करत षौकए धर्त विश्व निर्वतरागा षाया ।३९ षात याविष्ठीय विषयत भिर्म काग्रमाना त्रसाष्ट्र षान्नारतर राज्य। विषयत स्मय काग्रमाना त्रसाष्ट्र षान्नारतर राज्य। विषयत स्मय काग्रमाना त्रसाष्ट्र षान्नारतर राज्य। विश्व विश्व ना करत। ३७ जाम्मतर किरत विश्व मा करत। विश्व काम्मतर काष्म करत प्रामातर मिल्य। ज्यम षामि जाम्मतरक ष्मिनसा प्रामा विश्व पान्नार प्रामातर विश्व विश्व कार्मिन विश्व पान्नार प्रामातर क्षित विश्व विश्व कार्मिन क्षित जाम्मतर विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विषय विश्व विश्व

তাদেরই পথে পাড়ি জমানো হবে এবং কখনো এ পথটি কোন্ দিকে গিয়েছে এ ব্যাপারে কোন প্রকার অনুসন্ধান করার প্রয়োজনই অনুভব করা হবে না, কোন বৃদ্ধিমান ব্যক্তি কখনো এমন অজ্ঞতার কাজ করতে পারে না।

- ৪০. অর্থাৎ নিজেকে পুরোপুরি আল্লাহর বন্দেগীতে নিয়োজিত করে। নিজের কোন জিনিসকে আল্লাহর বন্দেগীর বাইরে রাখে না। নিজের সমস্ত বিষয় আল্লাহর হাতে সোপর্দ করে দেয় এবং তাঁর প্রদন্ত পথনির্দেশকে নিজের সারা জীবনের আইনে পরিণত করে।
- 8১. অর্থাৎ মুখে নিজেকে আল্লাহর হাতে সোপর্দ করার ঘোষণা দেয়া হবে কিন্তু কার্যত আল্লাহর অনুগত বান্দার নীতি অবলয়ন করা হবে না এমনটি যেন না হয়।
- 8২. অর্থাৎ সে এ ভয়ও করবে না যে, সে ভূল পথনির্দেশ পাবে এবং আল্লাহর বন্দেগী করলে তার পরিণাম ধ্বংস হবে, এ আশংকাও করবে না।
- ৪৩. সম্বোধন করা হয়েছে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে। অর্থ হচ্ছে, হে নবী! যে ব্যক্তি তোমার কথা মেনে নিতে অস্বীকার করে, সে তো নিজের দৃষ্টিকোণ থেকে একথা মনে করে যে, ইসলামকে প্রত্যাখ্যান এবং কৃফরীকে মেনে নিয়েও তাল্ল ওপর জাের দিয়ে সে তােমাকে অপমানিত করেছে কিন্তু আসলে সে নিজেই নিজেকে অপমানিত করেছে। সে তােমার কােন ক্ষতি করেনি বরং নিজেই নিজের ক্ষতি করেছে। কাজেই সে যদি তােমার কথা না মানে তাহলে তার পরােয়া করার প্রয়াজন নেই।

وَلَئِنْ سَالْتَهُرْ سَنَكُ اللَّهُ وَالْآرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ سَمِيعً وَاللَّهُ وَلَا اللهُ سَمِيعً وَاللَّهُ وَلَا اللهُ سَمِيعً وَمِيرًا اللهُ سَمِيعًا وَمِيرًا اللهُ ا

- 88. অর্থাৎ তোমরা যে এতটুকু কথা জানো ও স্বীকার করো এ জন্য তোমাদের ধন্যবাদ। কিন্তু এটাই যখন প্রকৃত সত্য তখন প্রশংসা সমস্তই একমাত্র আল্লাহর জন্য নির্ধারিত হওয়া উচিত। বিশ–জাহানের সৃষ্টিতে যখন অন্য কোন সন্তার কোন অংশ নেই তখন সে প্রশংসার হকদার হতে পারে কেমন করে?
- ৪৫. অর্থাৎ অধিকাংশ লোক জানে না যে, যদি আল্লাহকে বিশ্ব-জাহানের স্রষ্টা বলে না মেনে নেয়া হয় তাহলে এর অনিবার্য ফল ও দাবী কি হয় এবং কোন্ কথাগুলো এর বিরুদ্ধে চলে যায়। যখন এক ব্যক্তি একথা মেনে নেয় যে, একমাত্র আল্লাহই পৃথিবী ও আকাশের স্রষ্টা তখন অনিবার্যভাবে তাকে একথাও মেনে নিতে হবে যে, ইলাহ ও রবও একমাত্র আল্লাহই। ইবাদাত ও আন্গত্যের হকদারও একমাত্র তিনিই। একমাত্র তাঁরই পবিত্রতা ঘোষণা করতে এবং তাঁরই প্রশংসাবাণী উচ্চারণ করতে হবে। তিনি ছাড়া আর কারো কাছে প্রার্থনা করা যেতে পারে না। নিজের সৃষ্টির জন্য আইন প্রণেতা ও শাসক তিনি

ছাড়া আর কেউ হতে পারে না। একজন হবেন স্রষ্টা অন্যজন হবেন মাবুদ, এটা সম্পূর্ণ বৃদ্ধি বিরোধী ও বিপরীতমুখী কথা। মুর্যতার মধ্যে আকণ্ঠ ড্বে আছে একমাত্র এমন ব্যক্তিই একথা বলতে পারে। তেমনিভাবে একজনকে স্রষ্টা বলে মেনে নেয়া এবং তারপর অন্য বিভিন্ন সন্তার মধ্য থেকে একজনকে প্রয়োজন পূর্ণকারী ও সংকট নিরসনকারী, জন্যজনের সামনে যঠাংগ প্রণিপাত হওয়া এবং তৃতীয় একজনকে ক্ষমতাসীন শাসকের স্বীকৃতি দেয়া ও তার আনুগত্য করা—এসব পরম্পর বিরোধী কথা। কোন জ্ঞানী ব্যক্তি এসব কথা মেনে নিতে পারে না।

৪৬. অর্থাৎ কেবল এতটুকুই সত্য নয় যে, পৃথিবী ও আকাশমগুলীর স্রষ্টা আল্লাহ বরং পৃথিবী ও আকাশের মধ্যে যেসব জিনিস পাওয়া যায় তিনিই এসবের মালিক। আল্লাহ তাঁর এ বিশ্-জাহান সৃষ্টি করে একে এমনিই ছেড়ে দেননি যে, যে কেউ চাইলেই এর বা এর কোন অংশের মালিক হয়ে বসবে। নিজের সৃষ্টির তিনি নিজেই মালিক। এ বিশ্-জাহানে যা কিছু আছে সবই তাঁর মালিকানাধীন। এখানে তাঁর ছাড়া আর কারো সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারী হবার ইখতিয়ার নেই।

#### ৪৭. এর ব্যাখ্যা এসে গেছে ১৯ টীকায়।

৪৮. আল্লাহর কথা' মানে তাঁর সৃষ্টিকর্ম এবং তাঁর শক্তি ও জ্ঞানের নিদর্শন। এ বিষয়বস্তৃটি সূরা আদ কাহ্ফের ১০৯ আয়াতে এর থেকে আরো একটু ভিন্ন ভাষায় বর্ণনা করা হয়েছে। আপাতদৃষ্টে এক ব্যক্তি ধারণা করবে, বোধ হয় এ বক্তব্যে বাড়াবাড়ি বা অতিকথন আছে। কিন্তু সামান্য চিন্তা করদে এক ব্যক্তি অনুভব করবে, এর মধ্যে তিল পরিমাণও অতিকথা নেই। এ পৃথিবীর গাছগুলো কেটে যতগুলো কদম তৈরি করা যেতে পারে এবং পৃথিবীর বর্তমান সাগরের পানির সাথে আরো তেমনি সাতটি সাগরের পানিকে কালিতে পরিণত করলে তা দিয়ে আল্লাহর শক্তি, জ্ঞান ও সৃষ্টির কথা লিখে শেষ করা তো দ্রের কথা হয়তো পৃথিবীতে যেসব জিনিস আছে সেগুলোর তালিকা তৈরি করাই সম্ভবপর হবে না। শুধুমাত্র এ পৃথিবীতেই যেসব জিনিসের অন্তিত্ব রয়েছে সেগুলোই গণনা করা কঠিন, তার ওপর আবার এই অথৈ মহাবিশের সৃষ্টির বিবরণ লেখার তো কোন প্রাই উঠতে পারে না।

এ বর্ণনা থেকে আসলে এ ধরনের একটি ধারণা দেয়াই উদ্দেশ্য যে, এত বড় বিশ্ব-জাহানকে যে আল্লাহ অন্তিত্ব দান করেছেন এবং আদি থেকে অনস্তকাল পর্যন্ত এর যাবতীয় আইন-শৃংখলা ব্যবস্থা পরিচালনা করে চলেছেন তাঁর সার্বভৌম কর্তৃত্বের ক্ষেত্রে তোমরা যেসব ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র সপ্তাকে উপাস্যে পরিণত করে বসেছো তাদের গুরুত্ব ও মর্যাদাই বা কি! এই বিরাট-বিশাল সামান্ত্য পরিচালনায় হস্তক্ষেপ করা তো দূরের কথা এর ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র অংশ সম্পর্কে পূর্ণ জ্ঞান এবং নিছক জ্ঞানট্কু পর্যন্ত লাভ করার ক্ষমতা কোন সৃষ্টির নেই। তাহলে কেমন করে এ ধারণা করা যেতে পারে যে, সৃষ্টিকুলের মধ্য থেকে কেউ এখানে আল্লাহর সার্বভৌম কর্তৃত্ব ক্ষমতার কোন অংশও লাভ করতে পারে, যার ভিত্তিতে সে ভাগ্য ভাঙা গড়ার ক্ষমতার অধিকারী হয়ে বসে?

৪৯. অর্থাৎ তিনি একই সময় সমগ্র বিশ্ব-জাহানের আওয়াজ আলাদা আলাদাভাবে শুনছেন এবং কোন আওয়াজ তাঁর শ্ববেণন্দ্রিয়কে এমনভাবে দখল করে বসে না যার ফলে اَكُرْتُرُ اَنَّ اللهَ يُوْلِجُ النَّيْلِ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الْيَهِارَ وَسُخَّرَ اللَّهَ اللَّهُ الْكَبِيرُ فَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

তুমি কি দেখো না, আল্লাহ রাতকে দিনের মধ্যে প্রবেশ করিয়ে নিয়ে আসেন এবং দিনকে রাতের মধ্যে? তিনি সূর্য ও চন্দ্রকে নিয়মের অধীন করে রেখেছেন, <sup>৫০</sup> সবই চলছে একটি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত।<sup>৫১</sup> আর (তুমি কি জ্বানো না) তোমরা যা কিছুই কর না কেন আল্লাহ তা জ্বানেন। এ সবকিছু এ কারণে যে, আল্লাহই হচ্ছেন সত্য<sup>৫২</sup> এবং তাঁকে বাদ দিয়ে অন্য যেসব জ্বিনিসকে এরা ডাকে তা সবই মিথাা, <sup>৫৩</sup> আর (এ কারণে যে,) আল্লাহই সমুচ্চ ও শ্রেষ্ঠ। <sup>৫৪</sup>

একটি শুনতে গিয়ে অন্যগুলো শুনতে না পারেন। অনুরূপভাবে তিনি একই সময় সমগ্র বিশ্ব-জাহানকে তার প্রত্যেকটি জিনিস ও ঘটনা সহকারে বিস্তারিত আকারেও দেখছেন এবং কোন জিনিস দেখার ব্যাপারে তাঁর দর্শনেস্ত্রিয় এমনভাবে ব্যস্ত হয়ে পড়ে না যে, একটিকে দেখতে গিয়ে তিনি অন্যগুলো দেখতে অপারগ হয়ে পড়েন। মানবকুলের সৃষ্টি এবং তাদের পুনরক্জীবনের ব্যাপারটিও ঠিক এই একই পর্যায়ের। সৃষ্টির প্রারম্ভকাল থেকে নিয়ে আজ পর্যন্ত যতগুলো মানুষ জন্ম নিয়েছে এবং আগামীতে কিয়ামত পর্যন্ত জন্ম নেবে তাদের স্বাইকে তিনি আবার মাত্র এক মৃহ্তেই সৃষ্টি করতে পারেন। তাঁর সৃষ্টিক্ষমতা একটি মানুষের সৃষ্টিতে এমনভাবে লিও হয়ে পড়ে না যে, সে একই সময়ে তিনি অন্য মানুষদের সৃষ্টি করতে অপারগ হয়ে পড়েন। একজন মানুষ সৃষ্টি করা বা কোটি কোটি মানুষ সৃষ্টি করা দ্'টোই তাঁর জন্য সমান।

৫০. জর্থাৎ রাত ও দিনের যথারীতি নিয়মিত জাসাই একথা প্রকাশ করে যে, সূর্য ও চন্দ্র একটি নিয়মের নিগড়ে বাঁধা। সূর্য ও চন্দ্রের উল্লেখ এখানে নিছক এ জন্য করা হয়েছে যে, এ দৃ'টি মহাশূন্যের সবচেয়ে দৃশ্যমান জিনিস এবং মানুষ অতি প্রাচীনকাল থেকে এদেরকে উপাস্যে পরিণত করে আসছে এবং আজো বহুলোক এদেরকে দেবতাজ্ঞানে পূজা করে। জন্যথায় প্রকৃতপক্ষে মহান আল্লাহ পৃথিবীসহ বিশ্ব-জাহানের সমস্ত গ্রহ-নক্ষত্রকে একটি জনড় নিয়ম-শৃংখলা ও আইনের নিগড়ে বেঁধে রেখেছেন। এ থেকে এক চূল পরিমাণ এদিক ওদিক করার ক্ষমতা তাদের নেই।

৫১. প্রত্যেকটি জিনিসের যে বয়স তথা সময়-কাল নির্দিষ্ট করে দেয়া হয়েছে সেই সময় পর্যন্ত তা চলছে। চন্দ্র, সূর্য বা বিশ্ব-জাহানের অন্য কোন গ্রহ-নন্ধত্র কোনটাই চিরন্তন ও চিরস্থায়ী নয়। প্রত্যেকের একটি সূচনাকাল আছে। তার পূর্বে তার অস্তিত্ব ছিল

اَلَمْ تَرَانَ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْ بِنِعَتِ اللهِ لِيُرِيكُمْ مِنَ الْيَدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

৪ রুকু'

जूमि कि দেখো ना मभूम तोयान हल जान्नारत जन्मार, यास्त जिन रामापत एमें यास्त जोत कि के निमर्गन। विषे जामल यत मध्य तरार वह निमर्गन अस्तु के मचत अस्तु विषय के स्वाप्त क

না। আবার প্রত্যেকের আছে একটি সমাপ্তিকাল। তারপর আর তার অস্তিত্ব থাকবে না। এ আলোচনার উদ্দেশ্য হচ্ছে একথা বৃঝিয়ে দেয়া যে, এ ধরনের ধ্বংসশীল ও ক্ষমতাহীন বস্তু ও সন্তাগুলো উপাস্য হতে পারে কেমন করে?

- ৫২. অর্থাৎ প্রকৃত সার্বভৌম ক্ষমতাধর কর্তা, সৃষ্টি ও পরিচালনা ব্যবস্থাপনার আসল ও একচ্ছত্র মালিক।
- তে. র্জ্থাৎ তারা সবাই নিছক তোমাদের কাল্পনিক খোদা। তোমরা কল্পনার জগতে বসে ধারণা করে নিয়েছো যে, অমুকজন খাল্লাহর সার্বভৌম ক্ষমতার খংশীদার এবং অমুক মহাত্মা সংকট নিরসন ও অতাব মোচন করার ক্ষমতা রাখেন। অথচ প্রকৃতপক্ষে তাদের কেউ কোন কিছুই করার ক্ষমতা রাখে না।
- ৫৪. অর্থাৎ প্রত্যেকটি জিনিসের উর্ধে এবং সবার শ্রেষ্ঠ। তাঁর সামনে সব জিনিসই নিচ্। প্রত্যেকের চেয়ে তিনি বড় এবং সবাই তাঁর সামনে ছোট।
- ৫৫. অর্থাৎ এমন নিদর্শনাবলী দেখাতে চান যা থেকে জানা যায় একমাত্র সর্বশক্তিমান আল্লাহই সমস্ত ক্ষমতার মালিক। মানুষ যতই বিপুল ক্ষমতাসম্পন্ন ও সমুদ্র যাত্রার উপযোগী জাহাজ নির্মাণ করুক এবং জাহাজ পরিচালনা বিদ্যা ও তার সাথে সম্পর্কিত তথ্য জ্ঞান-অভিজ্ঞতায় যতই পারদর্শী হোক না কেন সমুদ্রে তাকে যেসব ভয়ংকর শক্তির সমুখীন হতে হয় আল্লাহর অনুগ্রহ ছাড়া সেগুলোর মোকাবিলায় সে একা নিজের দক্ষতা

ও কৌশলের ভিত্তিতে নিরাপদে ও নির্বিদ্বে সফর করতে পারে না। তাঁর অনুগ্রহদৃষ্টি সরে যাবার সাথে সাথেই মানুষ জানতে পারে তার উপায়—উপকরণ ও কারিগরী পারদর্শিতা কতটা অর্থহীন ও অকেজো। অনুরূপভাবে নিরাপদ ও নিচ্চিত অবস্থায় মানুষ যতই কট্টর নাস্তিক ও মুশরিক হোক না কেন সমুদ্রে তৃফানে যখন তার নৌযান ডুবে যেতে থাকে তখন নাস্তিকও জানতে পারে আল্লাহ আছেন এবং মুশরিকও জেনে ফেলে আল্লাহ মাত্র একজনই।

৫৬. অর্থাৎ যাদের মধ্যে এ দু'টি গুণ পাওয়া যায় তারা যখন এ নিদর্শনগুলোর মাধ্যমে সত্যকে চিনতে পারে তখন তারা চিরকালের জন্য তাওহীদের শিক্ষা গ্রহণ করে তাকে মজবৃতভাবে আঁকড়ে ধরে। প্রথম গুণটি হচ্ছে, তাদের বড়ই সবরকারী (معبار) তথা অত্যন্ত ধৈর্যশীল হতে হবে। তারা অস্থিরমন্তি হবে না বরং তাদের পদক্ষেপে দৃঢ়তা থাকবে। সহনীয় ও অসহনীয়, কঠিন ও কোমল এবং তালো ও মন্দ সকল অবস্থায় তারা একটি সৎ ও সৃস্থ বিশ্বাদের ওপর অটল থাকবে। তাদের মধ্যে এ ধরনের কোন দুর্বলতা থাকবে না যে, দৃঃসময়ের মুখোমুথি হলে আল্লাহর সামনে নতজানু হয়ে কারাকাটি করতে থাকবে আর সুসময় আসার সাথে সাথেই সবকিছু ভুলে যাবে। অথবা এর বিপরীত ভালো অবস্থায় আল্লাহকে মেনে চলতে থাকবে এবং বিপদের একটি আঘাতেই আল্লাহকে গালি দিতে শুরু করবে। দিতীয় গুণটি হচ্ছে তাদেরকে বড়ই শোকরকারী (এইই) তথা অত্যন্ত কৃতজ্ঞতা প্রকাশকারী হতে হবে। তারা নিমকহারাম ও বিশাসঘাতক হবে না, উপকারীর উপকার ভুলে যাবে না। বরং অনুগ্রহের কদর করবে এবং অনুগ্রহকারীর জন্য একটি স্বতন্ত্র কৃতজ্ঞতার অনুভ্তি হর–হামেশা নিজের মনের মধ্যে জাগ্রত রাখবে।

৫৭. এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে। মাঝপথকে যদি সরল ও সঠিক পথের অর্থে গ্রহণ করা হয় তাহলে এর অর্থ হবে, তাদের মধ্যে এমন লোক খুব কমই হয় যারা ভৃষ্ণানে ঘেরাও হবার পর যে তাওহীদের স্বীকৃতি দিয়েছিল সে সময় অতিক্রান্ত হবার পরও তার ওপর অবিচল থাকে এবং এ শিক্ষাটি তাদেরকে চিরকালের জন্য সত্য ও সঠিক পথযাত্রীতে পরিণত করে। আর যদি মাঝপথের অর্থ করা হয় মধ্যমপন্থা ও ভারসাম্য, তাহলে এর একটি অর্থ হবে, তাদের মধ্য থেকে কিছু লোক এ অভিজ্ঞতা লাভের আগের সময়ের মতো নিজেদের শিরক ও নান্তিক্যবাদী চিন্তা-বিশাসে আর তেমন একনিষ্ঠ ও শক্তভাবে টিকে থাকে না। এর দিতীয় অর্থ হবে, সে সময় অতিক্রান্ত হবার পর তাদের মধ্য থেকে কিছু লোকের মধ্যে আন্তরিকতার যে অবস্থা সৃষ্টি হয়েছিল তা স্তিমিত হয়ে পড়ে। আল্লাহ এখানে এ দ্বার্থক বাক্যাংশটি এ তিনটি অবস্থার প্রতি ইর্থগিত করার জন্যই ব্যবহার করেছেন, এটারই সম্ভাবনা বেশী। তবে উদ্দেশ্য সম্ভবত একথা বলা যে, সামুদ্রিক ঝড়ের সময় সবার টনক নড়ে যায় এবং বৃদ্ধি ঠিকমত কান্ধ করে। তখন তারা শির্ক ও নান্তিক্যবাদ পরিহার করে সবাই এক আল্লাহকে ডাকতে থাকে সাহায্যের জন্য। কিন্তু নিরাপদে উপকৃলে পৌছে যাবার পর স্বল্পসংখ্যক লোকই এ অভিজ্ঞতা থেকে কোন স্থায়ী শিক্ষা লাভ করে। আবার এ স্বন্ধ সংখ্যক লোকেরাও তিনভাগে বিভক্ত হয়ে যায়। একদল, যারা চিরকালের জন্য শুধরে যায়। দিতীয় দলের কৃফরীর মধ্যে কিছুটা সমতা আসে। তৃতীয় দলটি এমন পর্যায়ের যাদের মধ্যে উক্ত সাময়িক ও জরুরী সময়কালীন আন্তরিকতার কিছু না কিছু বাকি থাকে।

يَانَيْهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشُوا يَوْمًا لَّا يَجْزِى وَالِنَّعَى وَالِنَّعَى وَالنَّامُ وَاخْشُوا يَوْمًا لَّا يَجْزِى وَالِنَّعَى وَ لَكِهِ وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازِعَى وَالِهِ شَيْئًا وَانَّ وَعَلَى اللهِ حَقَّ فَكَ تَعْرَبُهُ وَلَا مَوْلُودٌ هُو وَكُلُ يَعْرَبُولًا يَعُرَّنَكُمْ بِاللهِ الْغَرُورُ ﴿

হে মানুষেরা! তোমাদের রবের ক্রোধ থেকে সতর্ক হও এবং সেদিনের ভয় করো যেদিন কোন পিতা নিজের পুত্রের পক্ষ থেকে প্রতিদান দেবে না এবং কোন পুত্রই নিজের পিতার পক্ষ থেকে কোন প্রতিদান দেবে না।<sup>৫৯</sup> প্রকৃতপক্ষে আল্লাহর প্রতিশ্রুতি সত্য।<sup>৬০</sup> কাজেই এ দুনিয়ার জীবন যেন তোমাদের প্রতারিত না করে<sup>৬১</sup> এবং প্রতারক যেন তোমাকে আল্লাহর ব্যাপারে প্রতারিত করতে সক্ষম না হয়।<sup>৬২</sup>

৫৮. এর আগের আয়াতে যে দু'টি গুণের বর্ণনা এসেছে ডার মোকাবিলায় এখানে এ দৃ'টি দোষের উল্লেখ করা হয়েছে। বিশাসঘাতক এমন এক ব্যক্তি যে মারাত্মক রকমের বেঈমানী করে এবং নিজের প্রতিশ্রুতি ও অংগীকার পালন করে না। আর অকৃতক্ত হচ্ছে এমন এক ব্যক্তি যার প্রতি যতই অনুগ্রহ করা হোক না কেন সে তা কখনোই স্বীকার করে না এবং নিজের অনুগ্রহকারীর প্রতি আগ্রাসী আচরণ করে। এসব দোষ যাদের মধ্যে পাওয়া যায় তারা বিপদ উত্তীর্ণ হবার পর নিসংকোচে নিজেদের কৃফরী, নাস্তিকতা ও শিরকের দিকে ফিরে যায়। ঝড়-তৃফানের সময় তারা আল্লাহর অন্তিত্বের এবং একক আল্লাহর অন্তিত্বের কিছু চিহ্ন ও নিদর্শন বাইরে ও নিজেদের মনের মধ্যেও পেয়েছিল এবং এ সত্যের স্বতফুর্ত অনুভৃতিই তাদেরকে আল্লাহর শরণাপন্ন হতে উদ্বন্ধ করেছিল একথা তারা মানতে চায় না। তাদের মধ্যে যারা নাস্তিক তারা তাদের এ কাজের যে ব্যাখ্যা দিয়ে থাকে তা হচ্ছে এই যে, এ তো ছিল একটা দুর্বলতা। কঠিন বিপদের সময় অস্বাভাবিক অবস্থায় আমরা এ দুর্বলতার শিকার হয়েছিলাম। নয়তো আসলে আল্লাহ বলডে কিছুই নেই। ঝড়-তৃফানের মুখ থেকে কোন আল্লাহ আমাদের বাঁচায়নি। অমুক অমুক কারণে ও উপায়ে আমরা বেঁচে গেছি। আর মুশরিকরা তো সাধারণভাবেই বলে **ধা**কে, অমুক অমুক সাধুবাবা অথবা দেবী ও দেবতার ছায়া আমাদের মাথার ওপর ছিল। তাঁদের কল্যাণেই আমরা এ যাত্রায় রক্ষা পেয়েছি। কাজেই তীরে পৌছেই তারা নিজেদের মিখ্যা উপাস্যদের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করতে থাকে এবং তাদের দরজায় গিয়ে শিরী চড়াতে থাকৈ। তাদের মনে এ চিন্তার উদয়ই হয় না যে, যখন সবদিকের সব আশা–ভরসা–সহায় ছিন্ন ও নিচিহ্ন হয়ে গিয়েছিল তখন একমাত্র এক লা–শরীক আল্লাহ ছাড়া আর কেউ ছিল না এবং তারই শরণাপর তারা হয়েছিল।

৫৯. অর্থাৎ বন্ধু, নেতা, পীর এবং এ পর্যায়ের অন্যান্য লোকেরা তবুতো দূর সম্পর্কের। দূনিয়ায় সবচেয়ে নিকট সম্পর্ক হচ্ছে সন্তান ও পিতামাতার মধ্যে। কিন্তু সেখানে অবস্থা হবে যদি পুত্র পাকড়াও হয়, তাহলে পিতা এগিয়ে গিয়ে একথা বলবে না যে, তার গোনাহের জন্য আমাকে পাকড়াও করো। অন্যদিকে পিতার দুর্জোগ শুরু হয়ে গেলে পুত্রের

একথা বলার হিমত হবে না যে, তাঁর বদলে আমাকে জাহারামে পাঠিয়ে দাও। এ অবস্থায় নিকট সম্পর্কহীন ভিন ব্যক্তিরা সেখানে পরস্পরের কোন কাজে লাগবে এ আশা করার কি অবকাশই বা থাকে । কাজেই যে ব্যক্তি দুনিয়ায় পরের জন্য নিজের পরকাল ঝরঝরে করে অথবা অন্যের ওপর ভরসা করে নিজে ভ্রষ্টতা ও পাপের পথ অবলয়ন করে সে একটা গওমুর্খ। এ প্রসংগে ১৫ আয়াতের বিষয়বস্তুও সামনে রাখা উচিত। সেখানে সন্তানদেরকে নির্দেশ দেয়া হয়েছিল, দুনিয়াবী জীবনের বিভিন্ন কাজে—কারবারে অবশ্যই পিতা—মাতার সেবা করতে ও তাদের কথা মেনে চলতে হবে কিন্তু ধর্ম ও বিশ্বাসের ক্ষেত্রে পিতা—মাতার কথায় গোমরাহীর পথ অবলয়ন কোনমতেই ঠিক নয়।

৬০. আল্লাহর প্রতিশ্রুতি বলতে কিয়ামতের প্রতিশ্রুতির কথা বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ একদিন কিয়ামত অনুষ্ঠিত হবে। তখন আল্লাহর আদালত প্রতিষ্ঠিত হবেই। সেখানে প্রত্যেককে তার নিজের কাজের জন্য জবাবদিহি করতে হবে।

৬১ . দুনিয়ার জীবন স্থূলদর্শী লোকদেরকে নানা রকমের ভূল ধারণায় নিমজ্জিত করে। কেউ মনে করে, বাঁচা-মরা যা কিছু তধুমাত্র এ দুনিয়ার মধ্যেই সীমাবদ্ধ, এরপর ভার দিতীয় কোন জীবন নেই। কাজেই যা কিছু করার এখানেই করে নাও। কেউ অর্থ, ক্ষমতা, প্রতিপত্তি ও প্রাচূর্যের নেশায় মন্ত হয়ে নিজের মৃত্যুর কথা ভূলে যায় এবং এ ভূল ধারণা পোষণ করতে থাকে যে, তার এ আরাম–আয়েশ ও কর্তৃত্ব চিরস্থায়ী, এর ক্ষয় নেই। কেউ নৈতিক ও আধ্যাত্মিক উদ্দেশ্য ভূলে গিয়ে কৈবলমাত্র বৈষয়িক লাভ ও ষাদ–আহলাদকে একমাত্র উদ্দেশ্য মনে করে নেয় এবং জ্জীবন যাত্রার মান উন্নয়ন" ছাড়া অন্য কোন উদ্দেশ্যকে কোন গুরুত্ই দেয় না। এর ফলে তার মন্য্যত্বের মান যত নিচে নেমে যেতে থাক না কেন তার কোন পরোয়াই সে করে না। কেউ মনে করে বৈষয়িক সমৃদ্ধিই ন্যায়-অন্যায় ও সত্য-মিথ্যার আসল মানদণ্ড। এ সমৃদ্ধি যে পথেই অর্জিত হবে তাই সত্য এবং তার বিপরীত সবকিছুই মিখ্যা। কেউ এ সমৃদ্ধিকেই আগ্রাহর দরবারে অনুগৃহীত হবার আলামত মনে করে। এর ফলে সে সাধারণভাবে মনে করতে থাকে, যদি দেখা যায় যে কোন উপায়েই হোক না কেন একজন লোক বিপুদ সম্পদের অধিকারী হতে চলেছে, তাহলে সে আল্লাহর প্রিয়পাত্র এবং যার বৈষয়িক অবস্থা খারাপ হয়ে গেছে, তা হক পথে থাকা ও সৎনীতি অবলয়ন করার কারণেই হোক না কেন তার পরকাল ঝরঝরে হয়ে গেছে। এ ধারণা এবং এ ধরনের যত প্রকার ভুল ধারণা আছে সবগুলোকেই মহান আল্লাহ এ আয়াতে "দুনিয়ার জীবনের প্রতারণা" বলে উল্লেখ করেছেন।

৬২. الفريد (প্রতারক) শয়তানও হতে পারে আবার কোন মানুষ বা একদল মানুষও হতে পারে, মানুষের নিজের মন ও প্রবৃত্তিও হতে পারে এবং জন্য কোন জিনিসও হতে পারে। কোন বিশেষ ব্যক্তি বা বিশেষ বস্তু নির্ধারণ না করে এ বহুমুখী অর্থের অধিকারী শব্দটিকে তার সাধারণ ও সার্বজনীন অর্থে ব্যবহার করার কারণ হচ্ছে এই যে, বিভিন্ন লোকের কাছে প্রতারিত হবার মূল কারণ বিভিন্ন হয়ে থাকে। যে ব্যক্তি বিশেষ করে যে উপায়েই এমন প্রতারণার শিকার হয়েছে যা সঠিক দিক থেকে ভূল দিকে তার জীবনের মোড় ঘ্রিয়ে দিয়েছে। তা—ই তার জন্য "আল গারুর" তথা প্রতারক।

"আল্লাহর ব্যাপারে প্রতারিত করা" শব্দগুলোও অনেক ব্যাপক অর্থের অধিকারী। বিভিন্ন ধরনের প্রতারণা এর জন্তরভূক হয়। কাউকে তার "প্রতারক" এ নিশ্চয়তা দেয় যে, اِنَّاللهُ عِنْكَ الْمَاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ الْحِالَا الْمَاكِ الْأَرْحَالِ الْعَيْدَ وَيَعْلَمُ الْمُوالِي الْأَرْحَالِ الْعَيْدَ وَمَا تَكْرِي نَغْشُ بِاَيِّ اَرْضِ وَمَا تَكْرِي نَغْشُ بِاَيِّ اَرْضِ لَهُ مَا تَكْرِي نَغْشُ بِاَيِّ اَرْضِ لَمُونَّ مَا مَوْدَ مُونَّ اللهُ عَلِيمِ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمِ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمُ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمِ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمُ خَبِيرُ اللهُ عَلَيمُ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمُ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمُ خَبِيرُ اللهِ عَلَيمُ خَبِيرُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَبْرِي اللّهِ عَلَيْهِ عِلْهُ عَلَيْهِ عَلَ

একমাত্র জাল্লাহই সেই সময়ের জ্ঞান রাখেন। তিনিই বৃষ্টি বর্ধণ করেন। তিনিই জানেন মাতৃগর্ভে কি লালিত হচ্ছে। কোন প্রাণসন্তা জানে না আগামীকাল সে কি উপার্জন করবে এবং কোন ব্যক্তির জানা নেই তার মৃত্যু হবে কোন্ যমীনে। জাল্লাহই সকল জ্ঞানের অধিকারী এবং তিনি সবকিছু জানেন। ৬৩

আল্লাহ আদতেই নেই। কাউকে বুঝায়, আল্লাহ এ দুনিয়া সৃষ্টি করে হাত-পা গুটিয়ে বসে গেছেন এবং এখন এ দুনিয়া তিনি বান্দাদের হাতে ছেড়ে দিয়েছেন। কাউকে এ ভূল ধারণা দেয় যে, আল্লাহর এমন কিছু প্রিয়পাত্র আছে, যাদের নৈকটা অর্জন করে নিলে তুমি যা ইচ্ছা তাই করতে পারবে। তুমি নিচিতভাবেই ক্ষমার অধিকারী হবে। কাউকে এভাবে প্রতারণা করে যে, আল্লাহ তো ক্ষমাশীল ও করুণাময়। তোমরা পাপ করতে থাকো, তিনি ক্ষমা করে যেতে থাকবেন। কাউকে বুঝায়, মানুষ তো নিছক একটা অক্ষম জীব ছাড়া আর কিছুই নয়। তার মনে ভূল ধারণা সৃষ্টি করে দেয় এই বলে যে, তোমাদের তো হাত—পা বাঁধা, যা কিছু খারাপ কাজ তোমরা করো সব আল্লাহই করান। ভালো কাজ থেকে তোমরা দ্রে সরে যাও, কারণ আল্লাহ তা করার তাওফীক তোমাদের দেন না। নাজানি আল্লাহর ব্যাপারে এমনিতর কত বিচিত্র প্রতারণার শিকার মানুষ প্রতিদিন হচ্ছে। যদি বিশ্লেষণ করে দেখা হয়, তাহলে শেষ পর্যন্ত প্রত্যেকটি গোমরাহী, গোনাহ ও অপরাধের মূল কারণ হিসেবে দেখা যাবে, মানুষ আল্লাহর ব্যাপারে কোন না কোন প্রতারণার শিকার হয়েছে এবং তার ফলেই তার বিশ্বাসে দেখা দিয়েছে বিভ্রান্তি অথবা সে নৈতিক চরিত্রহীনতার শিকার হয়েছে।

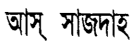
৬৩. এটি আসলে একটি প্রশ্নের জবাব। কিয়ামতের কথা ও আখেরাতের প্রতিশ্রুতি শুনে মকার কাফেররা রসূলুল্লাহ সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে বারবার এ প্রশ্নটি করতো। প্রশ্নটি ছিল, সে সময়টি কবে আসবে? কুরআন মজীদে কোথাও তাদের এ প্রশ্নটি উদ্বৃত করে জবাব দেয়া হয়েছে আবার কোথাও উদ্বৃত না করেই জবাব দেয়া হয়েছে। কারণ শ্রোতাদের মনে এ প্রশ্ন জাগরুক ছিল। এ আয়াতটিতেও প্রশ্নের উল্লেখ ছাড়াই জবাব দেয়া হয়েছে।

"একমাত্র আল্লাহই সে সময়ের জ্ঞান রাখেন" এ প্রথম বাক্যটিই মূল প্রশ্নের জবাব। তার পরের চারটি বাক্য এ জবাবের স্বপক্ষে যুক্তি হিসেবে পেশ করা হয়েছে। যুক্তির সংক্ষিপ্ত সার হচ্ছে, যেসব বিষয়ের প্রতি মানুষ নিকটতম আকর্ষণ অনুতব করে সেগুলো সম্পর্কেও তার কোন জ্ঞান নেই। তাহলে সারা দুনিয়ার শেষ ক্ষণটি কবে ও কখন আসবে, একথা জানা তার পক্ষে কেমন করে সম্ভবং তোমাদের সচ্ছলতা ও অসচ্ছলতা

বিরাটভাবে নির্ভর করে বৃষ্টির ওপর। কিন্তু আল্লাহর হাতে রয়েছে এর পুরো যোগসূত্র। যেখানে যখন যতটুকু চান বর্ষণ করান এবং যখনি চান থামিয়ে দেন। কেউ একটুও জানে না কোথায় কখন কতটুকু বৃষ্টি হবে এবং কোন্ ভৃখও তা থেকে বঞ্চিত হবে অথবা কোন্ ভৃখও বৃষ্টি উন্টো ক্ষতিকর প্রমাণিত হবে। তোমাদের বীর্যে তোমাদের স্ত্রীদের গর্ভসঞ্চার হয় এবং এর সাথে তোমাদের বংশধারার ভবিষ্যত জড়িত। কিন্তু তোমরা জানো না এ গর্ভে কি লালিত হচ্ছে এবং কোন্ আকৃতিতে ও কোন্ ধরনের কল্যাণ বা অকল্যাণ নিয়ে তা বের হয়ে আসবে। আগামীকাল তোমাদের কি হবে তা–ও তোমরা জানো না।

একটি আকমিক দুর্ঘটনা তোমাদের ভাগ্য বদলে দিতে পারে। কিন্তু এক মিনিট আগেও তোমরা তার খবর পাও না। তোমরা এও জানো না, তোমাদের এ জীবনের সমাপ্তি ঘটবে কোথায় কি অবস্থায়। এ সমস্ত তথ্যক্তান আল্লাহ নিজেরই কাছে রেখেছেন এবং এর কোন একটির জ্ঞানও তোমাদের দেননি। এর মধ্যে প্রত্যেকটি জিনিসই এমন যে সম্পর্কে তোমরা পূর্বাহেই কিছু জানতে চাও যাতে এ জ্ঞানের সাহায্যে তোমরা আগেভাগেই কিছু পদক্ষেপ নিতে পারো। কিন্তু সেসব ব্যাপারে আল্লাহর নিজস্ব ব্যবস্থাপনা এবং তাঁর ফায়সালার ওপর ভরসা করো। এভাবে দুনিয়ার শেযক্ষণটির ব্যাপারেও আল্লাহর ফায়সালার প্রতি আস্থা স্থাপন করা ছাড়া আর কোন উপায় নেই। এর জ্ঞানও কাউকে দেয়া হয়নি এবং দেয়া যেতে পারে না।

এখানে আর একটি কথাও ভালোভাবে বুঝে নেয়া দরকার। সেটি হচ্ছে, যেসব বিষয় আল্লাহ ছাড়া কেউ জানে না তেমনি ধরনের গায়েব বা অদৃশ্য বিষয়াবলীর কোন তালিকা এখানে দেয়া হয়নি। এখানে তো কেবলমাত্র হাতের কাছের কিছু জিনিস উদাহরণ স্বরূপ পেশ করা হয়েছে। যেগুলোর প্রতি মানুষের গভীরতম ও নিকটতম আকর্ষণ ও আগ্রহ রয়েছে সেগুলো সম্পর্কে তারা কিছুই জানে না। এ থেকে এ সিদ্ধান্ত টানা ঠিক হবে না যে, মাত্র এ পাঁচটি বিষয়ই গায়েবের অন্তর্কুক্ত, যে সম্পর্কে আল্লাহ ছাড়া আর কেউ কিছুই জানে না। অথচ গায়েব এমন জিনিসকে বলা হয় যা সৃষ্টির অগোচরে এবং একমাত্র আল্লাহর দৃষ্টি সমক্ষে থাকে। প্রকৃতপক্ষে এ গায়েবের কোন সীমা পরিসীমা নেই। (এ বিষয় সম্পর্কে বিন্তারিত জানার জন্য পড়্ন, তাফহীমূল কুরুআন, সূরা আন নাহল, ৮৩ টীকা)



৩২

#### নামকরণ

১৫ আয়াতে সাজদাহর যে বিষয়বস্তু এসেছে তাকেই এ সূরার শিরোনাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

### নাযিল হ্বার সময়-কাল

বর্ণনাভংগী থেকে বৃঝা যায়, এর নাযিশ হবার সময়টা হচ্ছে মঞ্চার মধ্যযুগ এবং তারও একেবারে শুরুর দিকে। কারণ পরবর্তী যুগে নাযিলকৃত সূরাগুলোর পশ্চাতভূমিতে যেমন জুলুম-নিপীড়নের প্রচণ্ডতা দেখা যায় এ সূরাটির পটভূমিতে সে ধরনের প্রচণ্ডতা জনুপস্থিত।

## বিষয়বস্তু ও মূল বক্তব্য

স্রার বিষয়বস্তু হচ্ছে, তাওহীদ, রিসালাত ও আখেরাত সম্পর্কে লোকদের সন্দেহ দূর করা এবং এ তিনটি সত্যের প্রতি ঈমান জানার জন্য তাদেরকে জাহবান জানানা। মঞ্চার কাফেরদের মধ্যে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লাম সম্পর্কে আলোচনা চলছিল যে, এ ব্যক্তি অন্তুত সব কথা বানিয়ে বানিয়ে শুনাচ্ছে। কখনো মরার পরের খবরও দেয় এবং বলে মরে পঁচে মাটিতে মিশে যাবার পর তোমাদের আবার উঠানো হবে। সবার হিসেব–নিকেশ হবে এবং দোজখ হবে ও বেহেশ্ত হবে। কখনো বলে, এসব দেব–দেবী, ঠাকুর–টাকুর এসব কিছুই নয়। একমাত্র এক ও একক আল্লাহই উপাস্য। কখনো বলে, আমি আল্লাহর রসূল। জাকাশ থেকে আমার কাছে অহী আসে। যে বাণী আমি তোমাদের শুনাচ্ছি এসব আমার বাণী নয় বরং আল্লাহর বাণী। এ ব্যক্তি আমাদের এ অন্তুত কাহিনী শুনাচ্ছে। এসব কথার জবাব দেয়াই হচ্ছে এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয়।

এর জবাবে কাঁফেরদেরকে বলা হয়েছে, নিসন্দেহে এগুলো আল্লাহর কালাম ও বাণী। নবুওয়াতের কল্যাণ বঞ্চিত গাফলতির নিদ্রায় বিভার একটি জাতিকে জাগিয়ে দেবার জন্য এ কালাম নাথিল করা হয়েছে। আল্লাহর পক্ষ থেকে এর অবতীর্ণ হবার বিষয়টি যখনি সুস্পষ্ট ও দ্বর্থহীন তখন জোমরা একে মিথ্যা বলতে পারো কেমন করে?

তারপর তাদেরকে বলা হয়েছে, এ কুরআন তোমাদের সামনে যেসব সভ্য পেশ করে, বুদ্ধি–বিবেক ব্যবহার করে নিজেরাই চিন্তা করে বলো এর মধ্যে কোন্টা তোমাদের মতে অদ্ভুতঃ আকাশ ও পৃথিবীর ব্যবস্থাপনা দেখো, নিজেদের জন্ম ও গঠনাকৃতি সম্পর্কে চিন্তা করো—এ সবকিছু কি এ কুরজানে এ নবীর মাধ্যমে তোমাদের যেসব শিক্ষা দেয়া হচ্ছে তার সত্যতার প্রমাণ নয়? বিশ্ব–জাহানের এ ব্যবস্থা তাওহীদের সত্যতা প্রমাণ করে, না শিরকের? এ সমগ্র ব্যবস্থা দেখে এবং তোমাদের নিজেদের জন্মের ব্যাপারটি দৃষ্টি সমক্ষেরেখে তোমাদের বৃদ্ধি–বিবেক কি একথাই বলে যে, যিনি বর্তমানে তোমাদের সৃষ্টি করেছেন তিনি পুনর্বার তোমাদের সৃষ্টি করতে পারবেন না?

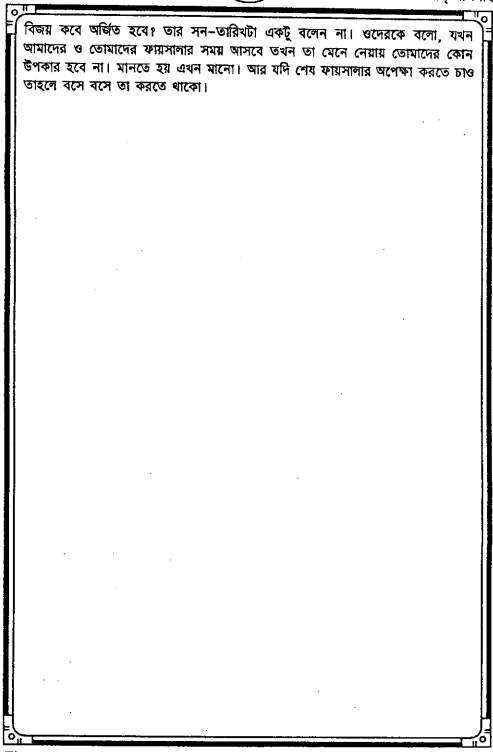
এরপর পরলোকের একটা চিত্র তুলে ধরা হয়েছে। ঈমানের পুরস্কার ও কৃফরের পরিণাম বর্ণনা করে লোকদেরকে অশুভ পরিণামের মুখোমুখি হবার আগে ত্যাগ ও ক্রআনের শিক্ষা গ্রহণ করার জন্য উৎসাহিত ও অনুগ্রাণিত করা হয়েছে। তাদেরকে নিশ্চয়তা দেয়া হয়েছে যে, এডাবে তাদের নিজেদের পরিণাম শুভ ও সুন্দর হবে।

তারপর তাদেরকে বলা হয়েছে. আল্লাহ মানুষের ভূলের দরুন তাকে আক্ষিকভাবে চূড়ান্ত ও শেষ শান্তি দেবার জন্য পাকড়াও করেন না, এটা তাঁর মহা অনুগ্র: বরং এর পূর্বে তাকে ছোটখাটো কষ্ট, বিপদ-আপদ ও ক্ষতির সম্মুখীন করেন। তাকে হাল্কা হাল্কা ও কম কষ্টকর আঘাত করতে থাকেন। এভাবে তাকে সতর্ক করতে থাকেন, যাতে তার চোখ খুলে যায়। মানুষ যদি এসব প্রাথমিক আঘাতে সতর্ক হয়ে যায় তাহলে তা হবে তার নিজের জন্য ভালো।

এরপর বলেন, আল্লাহর পক্ষ থেকে এক ব্যক্তির কাছে কিতাব এসেছে, দুনিয়ায় এটা কোন প্রথম ও নতুন ঘটনা নয়। এর আগে মুসার (আলাইহিস সালামের) কাছেও তো কিতাব এসেছিল। একথা তোমরা সবাই জানো। এটা এমন কী কথা যে, তা শুনেই তোমরা এভাবে কানখাড়া করছো। বিশাস করো এ কিতাব আল্লাহরই পক্ষ থেকে এসেছে এবং মুসার (আ) যুগে যা কিছু হয়েছিল এখন আবার সেসব কিছুই হবে, একথা নিশ্চিত জেনো। আল্লাহর এ কিতাবকে যারা মেনে নেবে এখন নেতৃত্ব তারাই লাভ করবে। একে যারা প্রত্যাখ্যান করবে তাদের জন্য নিশ্চিত ব্যর্থতা ছাড়া আর কিছুই নেই।

তারপর মঞ্চার কাফেরদেরকে বলা হয়েছে, নিজেদের বাণিজ্যিক সফরকালে তোমরা মতীতের যেসব জাতির ধ্বংস প্রাপ্ত জনপদ অতিক্রম করে থাকো তাদের পরিণাম দেখো। নিজেদের জন্য তোমরা কি এ পরিণাম পছন্দ করো? বাইরের অবস্থা দেখে প্রতারিত হয়ো না। আজ তোমরা দেখছো মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের কথা কতিপয় ছেলে—ছোকরা, গোলাম ও গরীব মানুষ ছাড়া আর কেউ শুনছে না এবং চারদিক তাঁর বিরুদ্ধে কেবল বিদৃপ, তিরস্কার ও নিন্দাবাদ ধ্বনিত হছে। এ থেকে তোমরা ধারণা করে নিয়েছো, এ বক্তব্য–বিষয় টেকসই হবে না, কিছু দিন চলবে তারপর খতম হয়ে যাবে। কিন্তু এটা কেবল তোমাদের দৃষ্টিভ্রম। তোমরা দিনরাত দেখছো আজ একটি জমি নিফল পড়ে আছে, সেখানে পানি ও লতাপাতার চিহ্নমাত্রও নেই। জমিটি দেখে কেউ কল্পনাও করতে পারে না যে, এর গর্ভে সবৃদ্ধ ও শ্যামলিমার বিশাল ভাণ্ডার লুকিয়ে আছে। হঠাৎ পরদিন বৃষ্টিপাত হতেই ঐ মরা মাটির বৃকে দেখা দেয় অভাবিত পূর্ব জীবন প্রবাহ এবং সর্ব্য সর্বন্ধের বিচিত্র সমারোহ।

উপসংহারে নবী সাল্লাল্লাছ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে, এরা তোমার কথা গুনে ঠাট্টা-বিদুপ করছে এবং জিজ্ঞেস করছে, জনাব। আপনার সেই চ্ড়ান্ত





السر وَتَنُوْيُلُ الْكِتْبِ لَارَيْبَ فِيْدِمِنْ رَّبِّ الْعَلَمِيْنَ ۚ اَ اَعْلَمِيْنَ ۚ اَ اَيْقُولُونَ افْتَرْدُهُ عَبُلُ هُوَ الْكُتُّ مِنْ رَبِّكَ لِتُنْفِرَ قَوْمًا مِّآ اَتْهُمْ مِنْ نَّذِيْرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ رَيَهُ تَكُونَ ۞

আলিফ লাম মীম। এ কিতাবটি রব্বুল আলামীনের পক্ষ থেকে অবতীর্ণ, এতে কোন সন্দেহ নেই।<sup>১</sup>

এরা<sup>২</sup> কি বলে, এ ব্যক্তি নিজেই এটি তৈরি করে নিয়েছেন?<sup>৩</sup> না, বরং এটি সত্য তোমার রবের পক্ষ থেকে,<sup>8</sup> যাতে তুমি সতর্ক করতে পারো এমন একটি জাতিকে যাদের কাছে তোমার পূর্বে কোন সতর্ককারী আসেনি, হয়তো তারা সংপথে চলবে।<sup>৫</sup>

১. ক্রুআন মজীদের অনেকগুলো সূরা এ ধরনের কোন না কোন পরিচিতিমূলক বক্তব্য দিয়ে শুরু হয়েছে। এ বাণী কোথায় থেকে আসছে সূরার শুরুতেই তা জানিয়ে দেয়াই হয় এর উদ্দেশ্য। রেডিও ঘোষক প্রোগ্রাম শুরু করার সূচনাতেই যেমন ঘোষণা করে দেন, আমি অমুক স্টেশন থেকে বলছি, এটা বাহ্যত তেমনি ধরনের একটা শুমিকাসূচক বক্তব্য। কিন্তু রেডিওর এমনি ধরনের একটা আসাধারণ ঘোষণার বিপরীতে ক্রুআন মজীদের কোন সূরার সূচনা যখন এ ধরনের একটা অসাধারণ ঘোষণার মাধ্যমে শুরু হয়, যাতে বলা হয়, এ বাণী আসছে বিশ্ব—জাহানের শাসনকর্তার পক্ষ থেকে তখন এটা শুধুমাত্র বাণীর উৎস বর্ণনা করাই হয় না বরুং এই সংগে এর মধ্যে শামিল হয়ে যায় একটা বিরাট বড় দাবী, একটা বড় ধরনের চ্যালেঞ্জ এবং একটা কঠোর ভীতি প্রদর্শনও। কারণ কথা শুরু করেই সে ঝট্ করে এত বড় একটা খবর দিয়ে দিছে যে, এটা মানুষের কথা নয় বরং বিশ্ব—জাহানের মালিক ও প্রভূর কথা। সংগে সংগেই এ ঘোষণা মানুষের সামনে এ দাবী শ্বীকার করা না করার প্রশ্ন উথাপন করে। শ্বীকার করলে চিরকালের জন্য তার সামনে আনুগত্যের শির নত করে দিতে হবে, তারপর তার মোকাবিলায় মানুষের আর কোন শ্বাধীনতা থাকতে পারে না। আর শ্বীকার না করলে নিন্টিতভাবেই তাকে একটা ভয়াবহ আশংকার মুখোমুখি হতে হবে। অর্থাৎ যদি সতিই

এটা বিশ্ব—জাহানের প্রভুর বাণী হয়ে থাকে তাহলে একে প্রত্যাখ্যান করার ফল স্বরূপ তাকে চিরন্তন দুর্ভাগ্যের শিকার হতে হবে। এ জন্য এ ভূমিকাসূচক বাক্যটির শুধুমাত্র নিজের এই প্রকৃতিগত অসাধারণত্বেরই কারণে মানুষকে কান সাগিয়ে চূড়ান্ত মনোনিবেশ সহকারে এ বাণী শোনার এবং একে আল্লাহর বাণী হিসেবে স্বীকার করার বা না করার ফায়সালা করতে বাধ্য করে।

এ কিতাব রর্ণ আলামীনের পক্ষ থেকে নাযিল করা হয়েছে, শুধুমাত্র এতটুকু কৃথা বলেই এখানে শেষ করা হয়নি। বরং এর পরেও পূর্ণ জোরেশোরে বলা ইয়েছে 🗘 📝 ৰু অর্থাৎ এটা আল্লাহর কিতাব এবং আল্লাহর কাছ থেকে এর অবতীর্ণ হবার ব্যাপারে আর্দৌ কোন সন্দেহের অবকাশই নেই। এ তাকিদসূচক বাক্যাংশটিকে যদি কুরআন নাযিলের ঘটনামূলক পটভূমি এবং খোদ কুরুজানের নিজের পূর্বাপর বক্তব্যের আলোকে দেখা হয় তাহলে পরিকার অনুতব করা যাবে যে, তার মধ্যে দাবীর সাথে যুক্তি-প্রমাণও নিহিত রয়েছে এবং এ যুক্তি-প্রমাণ মকা মু'আয্যমার যেসব অধিবাসীর সামনে এ দাবী পেশ করা হচ্ছিল তাদের কাছে গোপন ছিল না। এ কিতাব উপস্থাপন কারীর সমগ্র জীবন তাদের সামনে ছিল। কিতাব উপস্থাপন করার আগেরও এবং পরেরও। তারা জানতো, যিনি এ দাবী সহকারে এ কিতাব পেশ করছেন তিনি আমাদের জাতির সবচেয়ে সত্যবাদী দায়িত্বশীল ৬ সৎ চরিত্রের অধিকারী ব্যক্তি। তারা এও জানতো যে, নবুওয়াত দাবী করার একদিন আগে পর্যন্তও কেউ তাঁর মুখ থেকে কখনো সেসব কথা শোনেনি যেগুলো নবুওয়াত দাবী করার পরপরই তিনি সহসাই বলতে শুরু করে দিয়েছিলেন। তারা এ কিতাবের ভাষা ও বর্ণনাভংগী এবং মুহামাদ সাল্লাল্লাহ্ছ আলাইহি ওয়া সাল্লামের ভাষা ও বর্ণনাভংগীর মধ্যে সুস্পষ্ট পার্থক্য দেখতে পেতো। তারা পরিষারভাবে একথাও জানতো যে, একই ব্যক্তি কখনো এত বেশী সৃস্পষ্ট পার্থক্য সহকারে দু'টি ভিন্ন স্থাইলের অধিকারী হতে পারে না। তারা এ কিতাবের একান্ত অসাধারণ সাহিত্য অলংকারও দেখছিল এবং আরবী ভাষাভাষী হিসেবে তারা নিজেরাই জানতো যে, তাদের সকল কবি ও সাহিত্যিক এর নন্ধির পেশ করতে অক্ষম হয়েছে। তাদের জাতির কবি, গণক ও বাগ্মীদের বাণী এবং এ বাণীর মধ্যে কত বড় ফারাক রয়েছে এবং এ বাণীর মধ্যে যে পবিত্র-পরিচ্ছন্ন বিষয়বস্তু বর্ণিত হয়েছে তা কত উন্নতমানের তাও তাদের অজানা ছিল না। তারা এ কিতাব এবং এর উপস্থাপকের দাওয়াতের মধ্যে কোথাও দূরবর্তী এমন কোন স্বার্থপরতার সামান্যতম চিহ্নও দেখতে পেতো না যা থেকে কোন মিথ্যা দাবীদারের কথা ও কাজ কখনো মৃক্ত হতে পারে না। নবুওয়াতের দাবী করে মৃহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম নিজের, নিজের পরিবার অথবা নিজের গোত্র ও জাতির জন্য কি অর্জন করতে চাচ্ছিলেন এবং এ কাজের মধ্যে তাঁর নিজের কোনু স্বার্থটি নিহিত রয়েছে তা তারা অণুবীক্ষণ যন্ত্র দাগিয়েও চিহ্নিত করতে পারতো না। তারপর এ দাওয়াতের দিকে তাঁর জাতির কেমন ধরনের লোকেরা আকৃষ্ট হয়ে চলছে এবং তার সাথে সম্পুক্ত হয়ে তাদের জীবনে কতবড় বিপ্লব সাধিত হচ্ছে তাও তারা দেখছিল। এ সমস্ত বিষয় মিলে মিশে দাবীর স্বপক্ষে যুক্তি হিসেবে দাঁড়িয়ে গিয়েছিল। তাই এ পটভূমিতে একথা বলা একদম যথেষ্ট ছিল যে, এ কিতাবের রবুল আলামীনের পক্ষ থেকে নাযিলকৃত হওয়াটা সকল প্রকার সন্দেহ-সংশয়ের উর্বে। এর পাশে আরো কোন যুক্তি বসিয়ে যুক্তির বহর বৃদ্ধি করার কোন প্রয়োজন ছিল না।

- ২. ওপরের ভূমিকামূলক বাক্যের পর মুহাম্মাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের রিসালাত সম্পর্কে মক্কার মুশরিকরা যে প্রথম আপন্তিটি করতো সেটির পর্যালোচনা করা হচ্ছে।
- ৩. এটি নিছক প্রশ্ন ও জিজ্ঞাসা নয়। বরং এখানে মহাবিশ্ম প্রকাশের তংগী অবলয়ন করা হয়েছে। এর অর্থ হচ্ছে, যে সমস্ত বিষয়ের কারণে এ কিতাবের আল্লাহর কাছ থেকে অবতীর্ণ হওয়ার ব্যাপারটি যাবতীয় সন্দেহ—সংশয়মৃক্ত হয় সেসব সত্ত্বেও কি এরা প্রকাশ্যে এমন হঠকারিতার কথা বলে যাছে যে, মৃহাশাদ (সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম) নিজেই এটি রচনা করে মিথ্যামিথ্যি একে আল্লাহ রবুল আলামীনের রচনা বলে চালিয়ে দিয়েছেন? এমন একটি বাজে ও ভিত্তিহীন দোবারোপ করতে তারা একট্ও লক্ষিত হছেছে না? যারা মৃহাশাদ (সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম) এবং তাঁর কথা ও কাজ সম্পর্কে জানে আর এ কিতাবটিও অনুধাবন করে তারা এ বাজে ও ভিত্তিহীন দোবারোপের কথা গুনে কি অভিমত পোষণ করবে সে সম্পর্কে কোন অনুভৃতি কি তাদের নেই?
- 8. रयভाবে প্রথম আয়াতে کُریْبُ فِیهُ বলা যথেষ্ট মনে করা হয়েছিল এবং কুরআনুল করীমের আল্লাহর কালাম হ্বার স্বপক্ষে এর চেয়ে বড় কোন যুক্তি পেশ করার প্রয়োজন মনে করা হয়নি। অনুরূপভাবে মন্ধার কাফেরদের মিথ্যা অপবাদের জবাবে কেবলমাত্র এডটুকু বলাই যথেষ্ট মনে করা হচ্ছে যে, "এটি সত্য তোমার রবের পক্ষ থেকে।" ওপরে এক নম্বর টীকায় আমরা যে কারণ বর্ণনা করেছি এর কারণও ডাই। কে. কোনু ধরনের পরিবেশে, কিভাবে এ কিভাব পেশ করছিলেন সেসব বিষয় গ্রোভাদের সামনে ছিল এবং এ কিভাবও ভার নিজৰ ভাষাশৈলী, সাহিত্য সম্পদ ও বিষয়বস্ত সহকারে সবার সামনে ছিল। এই সংগ্রে এর প্রভাব ও ফলাফলও মকার সমকালীন সমাজে সবাই বচকে প্রত্যক্ষ করছিল। এ অবস্থায় এ কিতাবের রবুল আলামীনের পক্ষ থেকে আগত সত্য হওয়াটা এমন সুস্পষ্ট বাস্তব ঘটনা ছিল যাকে শুধুমাত্র চূড়ান্ডভাবে বর্ণনা করে দেয়াই কাফেরদের দোষারোপ খণ্ডনের জন্য যথেষ্ট ছিল। এ জন্য কোন যুক্তি প্রদান করার প্রচেষ্টা চালানো প্রতিপাদ্য বিষয়কে মজবুত করার পরিবর্তে তাকে আরো দুর্বল করে দেবার কারণ হয়ে দাঁড়ায়। ব্যাপারটি ঠিক যেমন নাকি দিনের বেলা সূর্য কিরণ দিতে থাকে এবং কোন বেহায়া বেলাজ ব্যক্তি নির্দ্ধিশায় বলে দেয় এখন তো অস্ক্রকার রাত। এর জবাবে কেবলমাত্র এতটুকু বলাই যথেষ্ট হয় যে, তুমি একে রাভ বলছো? এখন তো সামনে রয়েছে আলো ঝলমল দিন। এরপর দিনের উপস্থিতির স্বপক্ষে যদি যুক্তি প্রমাণ পেশ করা হয়, তাহলে এর ফলে নিজের জবাবের শক্তিবৃদ্ধি করা হবে না বরং তার শক্তি কিছুটা কমই করে দেয়া হবে।
- ৫. অর্থাৎ যেমন এর সত্য হওয়া ও আল্লাহর পক্ষ থেকে হওয়াটা নিচিত ও সন্দেহাতীত বিষয় ঠিক তেমনি এর পেছনে সদৃদ্দেশ্য থাকা এবং তোমাদের জন্য এর আল্লাহর রহমত হওয়াটাও সৃস্পষ্ট। তোমরা নিজেরাই জানো শত শত বছর থেকে তোমাদের মধ্যে কোন নবী আসেনি। তোমরা নিজেরাই জানো তোমাদের সমগ্র জাতিটাই মৃর্থতা, অল্পতা, নৈতিক অধপতন ও মারাত্মক ধরনের পন্চাদপদতায় ভূগছে। এ মৃর্থতার মধ্যে যদি তোমাদেরকে জাগ্রত করার ও সঠিক পথ দেখাবার জন্য তোমাদের মধ্যে একজন নবী পাঠানো হয়ে থাকে, তাহলে এতে তোমরা অবাক হলে। কেন। এটা তো

একটি মস্ত বড় প্রয়োজন এবং তোমাদের কল্যাণার্থে আল্লাহ এ প্রয়োজন পূর্ণ করে দিয়েছেন।

উল্লেখ্য, আরবে সত্য দীনের আলো সর্বপ্রথম পৌছেছিল হযরত হুদ ও হযরত সালেহ আলাইহিমাস সালামের মাধ্যমে। এটা ছিল প্রাগৈতিহাসিক যুগের ঘটনা। তারপর আসেন হযরত ইবরাহীম ও হযরত ইসমাঈল আলাইহিমাস সালাম। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহিস সালামের যুগের আড়াই হাজার বছর আগে অতিক্রান্ত হয়েছিল তাঁদের যুগ। এরপর নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের পূর্বে আরবের যমীনে যে সর্বশেষ নবী পাঠানো হয় তিনি ছিলেন হযরত শো'আইব আলাইহিস সালাম। তার আগমনের পরও প্রায় দু'হাজার বছর অতিক্রান্ত হয়েছিল। এ সময়টা এত দীর্ঘ ছিল যে, এ প্রেক্ষিতে এ জ্বাতির মধ্যে কোন সতর্ককারী আসেনি একথা বলা একেবারেই যথার্থ ছিল। এ উক্তির অর্থ এ নয় যে, এ জ্বাতির মধ্যে কখনো কোন সতর্ককারী আসেনি। বরং এর অর্থ হচ্ছে, সুদীর্ঘকাল থেকে এ জ্বাতি একজন সতর্ককারীর প্রত্যাশী ছিল।

এখানে আর একটা প্রশ্ন সামনে এসে যায়। সেটাও পরিষ্কার করে দেয়া দরকার। এ আয়াতটি পড়তে গিয়ে মানুষের মনে সংশয় জাগে, নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের পূর্বে শত শত বছর পর্যন্ত আরবে যখন কোন নবী আসেননি তখন সে জাহেলী যুগে যেসব লোক অতিক্রান্ত হয়ে গেছে তাদেরকে জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে কিসের ভিত্তিতে? সৎপথ কোন্টা এবং অসংপথ তথা পথ্রস্টতা কোন্টা তা কি ভারা জানতো? তারপর যদি তারা পথ্ডষ্ট হয়ে থাকে তাহলে তাদের এ পথ্ডষ্টতার জন্য তাদেরকে দায়ী করা যেতে পারে কেমন করে? এর জবাব হচ্ছে, সেকালের লোকদের দীনের বিস্তারিত জ্ঞান না থাকলেও আসল দীন যে তাওহীদ তথা আল্লাহর একত্ববাদ এবং নবীগণ কখনো মৃতিপূজা শিখাননি. একথা সেকালেও লোকদের অজানা ছিল না। আরবের লোকেরা ভাদের দেশে আবির্ভূত নবীদের যেসব বাণী ও ঐতিহ্যের অধিকারী হয়েছিল তার মধ্যেও এ সত্য সংরক্ষিত ছিল। নিকটতম দেশগুলোয় আগত নবীগণ যথা হযরত মৃসা, হযরত দাউদ, হযরত সুলাইমান ও হ্যরত ঈসা আলাইহিমৃস সালামের শিক্ষার মাধ্যমেও তারা এ সত্যের সন্ধান পেয়েছিল। জারবী প্রবাদসমূহের মাধ্যমে একথা ব্যাপকভাবে প্রচারিত ও সর্বজ্বন পরিচিত ছিল যে, প্রাচীন যুগে আরববাসীদের আসল ধর্ম ছিল ইবরাহীমের ধর্ম এবং মৃতিপূজা সে দেশে শুরু করেছিল আমর ইবনে লুহাই নামক এক ব্যক্তি। শিরক ও মৃত্তিপূজার ব্যাপক প্রচলন সত্ত্বেও আরবের বিভিন্ন অংশে স্থানে স্থানে এমন সব লোক ছিল যারা শিরক অস্বীকার করতো, তাওহীদের ঘোষণা দিতো এবং মূর্তির বেদীমূলে বলিদান করার প্রকাশ্যে নিন্দা করতো। নবী সাল্লাল্লান্থ আলাইহি ওয়া সাল্লামের আমলের একেবারেই কাছাকাছি সময়ে কুস্সা ইবনে সায়েদাতিল ইয়াদী, উমাইয়াহ ইবনে আবিস সাল্ত, সুত্তয়াইদ ইবনে আমরিল মুস্তালেকী, ওকী ইবনে সালামাহ ইবনে যুহাইরিল ইয়াদী, আমর ইবনে **ज्नृ**पृतिल ज्**रानी, जातू कार**ग्रंभ माज्ञभार देवत्न जावी जानाम, याराप देवत्न जामत देवत्न नुकारेन, अग्राजाकार रेतन नक्षणन, উসমান रेंतनून एक्यारेजिन, উवारेमुलार रेतन জাহাশ, আমের ইবনুষ্ যরবিল আদওয়ানী, আল্লাফ ইবনে শিহাবিত তামিমী আলমুতালামমিস ইবনে উমাইয়াহ আলকিনানী, যুহাইর ইবনে আবী সূলমা, খালেদ ইবনে সিনান ইবনে গাইসিল আব্সী, আবদুল্লাহ আলকুঘাই এবং এ ধরনের আরো বহু লোকের

সূরা আস্ সাজদাহ

الله الذي خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّا اِ ثُرَّاسْتُوى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُرْ مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيَّ وَلَا شَفِيْعٍ اَفَلَا تَتَنَكَّرُونَ ®

আল্লাহই<sup>৬</sup> আকাশ মণ্ডলী ও পৃথিবী এবং এদের মাঝখানে যা কিছু আছে সব সৃষ্টি করেছেন ছয় দিনে এবং এরপর আরশে সমাসীন হয়েছেন।<sup>৭</sup> তিনি ছাড়া তোমাদের কোন সাহায্যকারী নেই এবং নেই তাঁর সামনে সুপারিশকারী, তারপরও কি তোমরা সচেতন হবে না ৪<sup>৮</sup>

অবস্থা আমরা ইতিহাস থেকে জানতে পারি। ইতিহাসে এদেরকে 'হনাফা' তথা সঠিক সত্যপন্থী নামে শ্বরণ করা হয়। এরা সবাই প্রকাশ্যে তাওহীদকে আসল দীন বলে ঘোষণা করতেন এবং মুশরিকদের ধর্মের সাথে নিজেদের সম্পর্কহীনতার কথা পরিকারভাবে প্রকাশ করতেন। একথা সুস্পষ্ট, পূর্ববর্তী নবীগণের যেসব শিক্ষা সমাজে তথনো প্রচলিত ছিল তার প্রভাব থেকেই তাদের মনে এ চিন্তার জন্ম হয়েছিল। তাছাড়া ইয়ামনে খৃষ্টীয় চতুর্থ–পঞ্চম শতকের প্রাচীন ধ্বংসাবশেষের যে শিলালিপি আধুনিক প্রত্নতাত্ত্বিক গবেষণার মাধ্যমে আবিষ্কৃত হয়েছে তা থেকে জানা যায়, সেকালে সেখানে একটি তাওহীদী ধর্মের অন্তিত্ব ছিল। তার অনুসারীদের আকাশ ও পৃথিবীর করুণাময় রবকেই একক ইলাহ ও উপাস্য স্বীকার করতো। ৩৭৮ খৃষ্টাব্দের একটি শিলালিপি পাওয়া গেছে একটি প্রাচীন উপাসনালয়ের ধ্বংসাবশেষ থেকে। তাতে লিখিত আছে, এ উপাসনালয়টি "যু–সামাওয়া"র "ইলাহ" অর্থাৎ আকাশের ইলাহি অথবা আকাশের রবের ইবাদাত করার জন্য নির্মাণ করা হয়েছে। ৪৬৫ খৃষ্টাব্দের একটি শিলালিপিতে লিখিত হয়েছে ঃ

بنصر وردا الهن بعل سمين وارضين (بنصرو بعون الاله رب السماء ولارض)

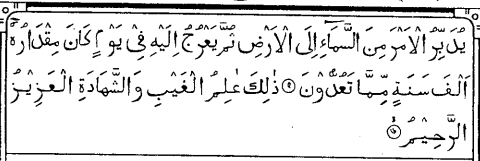
এ কথাগুলো সৃস্পইভাবে তাওহীদ বিশ্বাসের কথা ব্যক্ত করছে। একটি কবরগাত্রে সে যুগের আর একটি শিলালিপি পাওয়া গেছে। তাতে লেখা আছে ঃ

بخيل رحمنن (يعنى استعين بحول الرحمن)

অনুরূপভাবে দক্ষিণ আরবে ফোরাত নদী ও কিন্নাসিরীনের মাঝখানে যাবাদ নামক স্থানে ৫১২ খৃষ্টাব্দের একটি শিলালিপি পাওয়া গেছে। তাতে লিখিত আছে ঃ

بسم الآله ، لا عن الآله ، لا شكر الآله

এ সমস্ত কথাই প্রকাশ করছে যে, নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের নবুওয়াতলাভের পূর্বে পূর্ববর্তী নবীগণের শিক্ষার প্রভাব আরব ভ্**থও** থেকে একেবারে



তিনি আকাশ থেকে পৃথিবী পর্যন্ত দুনিয়ার যাবতীয় বিষয় পরিচালনা করেন এবং এ পরিচালনার বৃত্তান্ত ওপরে তাঁর কাছে যায় এমন একদিনে যার পরিমাপ ডোমাদের গণনায় এক হাজার বছর। তিনিই প্রত্যেকটি অদৃশ্য ও দৃশ্যমানকে জানেন, ১০ মহাপরাক্রমশালী ১১ ও করুণাময় ১২ তিনি।

নির্মূল হয়ে যায়নি। কমপক্ষে "তোমাদের আল্লাহ এক ও একক" একথাটুকু স্মরণ করিয়ে দেবার মতো বহু উপায় ও উপকরণ বিদ্যমান ছিল। (আরো বেশী ব্যাখ্যার জ্বন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, সূরা আল ফুরকান, ৮৪ টিকা)

- ৬. এবার মৃশরিকদের দিতীয় আপন্তির জবাব দেয়া হচ্ছে। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের তাওইদের দাওয়াতের ব্যাপারে তারা এ আপন্তিটি করতো। নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম তাদের দেবতা ও মনীয়ীদের উপাস্য হওয়ার কথা অস্বীকার করেন এবং জোরেশোরে এ দাওয়াত দেন যে, এক আল্লাহ ছাড়া আর কোন মাবুদ, কর্ম সম্পাদনকারী, প্রয়োজন পূর্ণকারী, প্রার্থনা শ্রবণকারী, দুর্দশা নিরসনকারী ও স্বাধীন ক্ষমতা সম্পন্ন শাসক নেই, এ ব্যাপারে তারা কঠোর আপন্তি জানাতো।
- ৭. ব্যাখ্যার জন্য দেখুন তাফহীমূল কুরআন, সূরা আ'রাফ, ৫৪ আয়াত; ইউনুস, ৩ আয়াত এবং আর রা'য়াদ ২ আয়াত।
- ৮. অর্থাৎ পৃথিবী ও আকাশের স্টাইতো আসল খোদা। তোমাদের চিন্তা-ভাবনা কতই উদ্ভট, বিশ্ব-জাহানের এ বিশাল সাম্রাজ্যে তোমরা তাঁকে বাদ দিয়ে অন্যদেরকে কর্ম-সম্পাদনকারী মনে করে বসেছো। এ সমগ্র বিশ্ব-জাহান এবং এর মধ্যে যা কিছু আছে মহান আল্লাহই এসবের স্টা। তাঁর সন্তা ছাড়া বাকি এখানে যা কিছু আছে সবই সৃষ্টি। মহান আল্লাহ এ দুনিয়া সৃষ্টি করার পর কোথাও গিয়ে ঘুমিয়েও পড়েননি। বরং তিনিই নিজের এ রাজ্যের সিংহাসনে আসীন এবং শাসনকর্তা হয়েছেন। অথচ তোমাদের বৃদ্ধি এতই ভ্রম্ট হয়ে গেছে যে, তোমরা সৃষ্টিকুলের মধ্য থেকে কয়েকটি সন্তাকে নিজেদের ভাগ্যের মালিক গণ্য করে বসেছো। যদি আল্লাহ তোমাদের সাহায্য করতে না পারেন তাহলে তাদের মধ্য থেকে কার তোমাদের সাহায্য করার ক্ষমতা আছে? যদি আল্লাহ তোমাদেরকে পাকড়াও করেন, তাহলে তাদের মধ্য থেকে কে তোমাদেরকে তাঁর হাত থেকে ছাড়িয়ে নেবার শক্তি রাখে? যদি আল্লাহ সুপারিশ না শোনেন, তাহলে তাদের মধ্য থেকে কে তাঁর কাছ থেকে এ সুপারিশ গ্রহণ করিয়ে নেবার ক্ষমতা রাখে?

৯. অর্থাৎ তোমাদের কাছে যেটা এক হাজার বছরের ইতিহাস আল্লাহর কাছে যেন সেটা মাত্র একদিনের কাজ। আল্লাহর ইচ্ছা পূরণকারীদের হাতে আজ এর পরিকল্পনা পেশ করা হয় এবং কালই তারা এ বিবরণ তাঁর কাছে পেশ করে যাতে তাদেরকে আবার পরদিনের (অর্থাৎ তোমাদের হিসেবে এক হাজার বছর) কাজ দেয়া হয় এ প্রসংগটি কুরআনের আরো দু' জায়গায় এসেছে। সেগুলোও সামনে রাখলে এর অর্থ ভালোভাবে অনুধাবন করা যেতে পারে। আরবের কাফেররা বলতো ঃ মুহামাদ (সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লাম) নবুওয়াতের দাবী নিয়ে সামনে এসেছেন আজ কয়েক বছর হয়ে গেলো। তিনি বারবার আমাদের বলছেন, যদি আমার এ দাওয়াত তোমরা গ্রহণ না করো এবং আমাকে প্রত্যাখ্যান করো তাহলে তোমাদের ওপর আল্লাহর আযাব নেমে আসবে। কয়েক বছর থেকে তিনি নিজের এ দাবীর পুনরাবৃত্তি করে চলছেন কিন্তু আজো আযাব আসেনি। অথচ আমরা একবার নয় হাজার বার তাঁকে পরিষারভাবে প্রত্যাখ্যান করেছি। তাঁর এ হুমকি যদি যথার্থই সত্য হতো তাহলে এতদিন কবে না জানি আমাদের ওপর আয়াব এসে যেতো। এর জবাবে আল্লাহ সূরা হাজের বলেন ঃ

وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنْ يَّخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَالْفِ سَنَةٍ مِّمًّا تَعُدُّوْنَ

"এরা শীঘ্রই আযাব চাচ্ছে। আল্লাহ কথনো গুয়াদার বরখেলাফ করবেন না। কিন্তু তোমার রবের কাছে এক দিন তোমাদের গণনায় এক হাজার বছরের সমান হয়ে থাকে।" (৪৭ আয়াত)

অন্য এক জায়গায় একথার জবাব এভাবে দেয়া হয়েছে ঃ

سَنَالَ سَانَيْلُ بِعَذَابٍ وَاقِيمٍ وَ لِلْكُفِرِيْنَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ وَ مِّنَ اللّٰهِ دَيِ الْمُعَارِجِ وَ مَّنَ اللّٰهِ فِي الْمُعَارِجِ وَ مَّنَ اللّٰهِ فَي الْمُعَارِجِ وَ مَّنَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ فَي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِيْنَ الْفَ سَنَة وَ وَ فَاصْبِرْ صَبْرًا جَمِيْلًا وَ إِنَّهُمْ يَرُونَهُ بَعِيْدًا وَ خَمْدِيلًا وَ اللّٰهُمْ يَرُونَهُ بَعِيْدًا وَ وَنَامِهُ قَرِيْبًا اللّٰهِ فَرِيْبًا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَّالِمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰهُ اللل

"প্রশ্নকারী প্রশ্ন করছে সেই আযাব সম্পর্কে, যা কাফেরদের ওপর আপতিত হবে, যার প্রতিরোধকারী কেউ নেই, সেই আল্লাহর পক্ষ থেকে যিনি সমৃচ্চ স্তরসম্পন্ন (অর্থাৎ পর্যায়ক্রমে কাজ করেন)। ফেরেশ্তা ও রহ তাঁর দিকে উঠতে থাকে এমন একদিনে যার পরিমাণ পঞ্চাশ হাজার বছর। কাজেই হে নবী। সুন্দর সবর অবলম্বন করন। এরা তাকে দূরবর্তী মনে করে এবং আমি তাকে দেখছি নিকটে।

(আল মা'আরিজ, ১-৭ আয়াত)

এসব উক্তি থেকে যে কথা বুঝানো হয়েছে তা হচ্ছে এই যে, মানুষের ইতিহাসে আল্লাহর ফায়সালা দুনিয়ার সময় ও পঞ্জিকা অনুসারে হয় না কোন জাতিকে যদি বলা হয়, অমুক নীতি অবলয়ন করলে তোমাদের এ ধরনের পরিণামের সমুখীন হতে হবে,



যে জिनिসই তিনি সৃষ্টি করেছেন উত্তমরূপেই সৃষ্টি করেছেন। ১৩ তিনি মানুষ সৃষ্টির সূচনা করেছেন কাদামাটি থেকে, তারপর তার বংশ উৎপাদন করেছেন এমন সূত্র থেকে যা তুচ্ছ পানির মতো। ১৪ তারপর তাকে সর্বাংগ সুন্দর করেছেন ১৫ এবং তার মধ্যে নিজের রূহ ফুঁকে দিয়েছেন, ১৬ জার তোমাদের কান, চোখ ও হ্রদয় দিয়েছেন, ১৭ তোমরা খুব কমই কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করো। ১৮

তাহলে যে জাতি একথার এ অর্থ গ্রহণ করবে যে, আজই সে নীতি অবলম্বন করলে কালই তার অশুভ পরিণাম সামনে এসে যাবে, সে হবে বড়ই নির্বোধ। পরিণামফল প্রকাশের জন্য দিন, মাস, বছর তো কোন্ ছার শতাদীও তেমন কোন দীর্ঘ কাল নয়।

- ১০ জন্য যেই হোক না কেন তার কাছে একটি জিনিস প্রকাশিত থাকলে জন্য জসংখ্য জিনিস রয়েছে জপ্রকাশিত। ফেরেশতা, জিন, নবী, ওলী অথবা আল্লাহর নির্বাচিত পছন্দনীয় বান্দাগণ যেই হোন না কেন তাদের মধ্যে এমন একজনও নেই যিনি সবকিছু জানেন। একমাত্র আল্লাহ এ গুণের অধিকারী, তাঁর কাছে সবকিছুই দিনের আলোকের মতই উজ্জ্ব। যা কিছু হয়ে গেছে, যা কিছু বর্তমান, যা কিছু হবে সবই তার কাছে সমান আলোকোজ্জ্ব।
- ১১. অর্থাৎ প্রত্যেকটি জিনিসের ওপর প্রাধান্যের অধিকারী। বিশ্ব-জাহানে এমন কোন শক্তি নেই যা তাঁর ইচ্ছার পথে প্রতিরোধ সৃষ্টি করতে এবং তাঁর আদেশ বাস্তবায়নে বাধা দিতে পারে। প্রত্যেকটি জিনিস তাঁর অধীন এবং তাঁর মোকাবিলা করার ক্ষমতা কারো নেই।
- ১২. অর্থাৎ এ প্রাধান্য, পরাক্রম ও অপ্রতিঘন্দী শক্তি সত্ত্বেও তিনি জালেম নন। বরং নিজের সৃষ্টির প্রতি দয়ার্দ্র ও কর-শাময়।
- ১৩. এ মহাবিশ্বে তিনি অসংখ্য ও অগণিত জিনিস সৃষ্টি করেছেন। কিন্তু এর মধ্যে কোন একটি জিনিসও অসুন্দর, সৌষ্ঠবহীন ও বেখায়া নয়। প্রত্যেকটি জিনিসের নিজস্ব একটি আলাদা সৌন্দর্য আছে। প্রত্যেকটি জিনিস তার নিজের জায়গায় সুসামজ্ঞস্য ও উপযোগী। যে কাজের জন্য যে জিনিসই তিনি তৈরি করেছেন সবচেয়ে উপযোগী আকৃতিতে সর্বাধিক কার্যকর গুণাবলী সহকারে তৈরি করেছেন। দেখার জন্য চোখ ও শোনার জন্য কানের যে আকৃতি তিনি দিয়েছেন এর চেয়ে তালো ও উপযোগী কোন আকৃতির কল্পনাও এ জন্য করা যেতে পারে না। হাওয়া ও পানি যেসব উদ্দেশ্যে তৈরী করা হয়েছে তাদের জন্য হাওয়া ঠিক তেমনি যেমন হওয়া উচিত এবং পানি ঠিক তেমনি

গুণাবলী সম্পন্ন যেমন তার হওয়া উচিত। আল্লাহর তৈরি করা কোন জিনিসের নক্শার মধ্যে কোন রকমের খুঁত বা ক্রটি চিহ্নিত করা সম্ভবই নয় এবং তার মধ্যে কোন প্রকার সংস্কার সাধনের প্রস্তাব দেয়াও অসম্ভব।

১৪. অর্থাৎ প্রথমে তিনি নিজের প্রত্যক্ষ সৃষ্টিকর্মের (Direct Creation) মাধ্যমে মানুষ সৃষ্টি করেন এবং তারপর সেই মানুষের মধ্যেই বংশ বিস্তারের এমন শক্তি সৃষ্টি করে দেন যার ফলে তার শুক্র থেকে তারই মতো মানুষের জন্ম হতে থাকে। এ ক্ষেত্রে ভূমির সারবস্থ একত্র করে একটি সৃষ্টি–নির্দেশের মাধ্যমে তার মধ্যে এমন জীবন, চেতনা ও বৃদ্ধিবৃত্তি সৃষ্টি করে দেন যার সাহায্যে মানুষের মতো একটি আচর্য সৃষ্টি অন্তিত্ব লাভ করে, এটি ছিল একটি কর্মকুশলতা। আবার দিতীয় কর্মকুশলতা হচ্ছে, আগামীতে আরো মানুষ তৈরি করার জন্য এমন একটি অল্বত যন্ত্র মানুষের নিজের কাঠামোতেই রেখে দেন যার গঠন প্রকৃতি ও কার্যধারা দেখে মানবীয় বিবেক–বৃদ্ধি বিশ্বয়ে বিমৃত্ হয়ে যায়।

কুরআন মজীদের যেসব আয়াত থেকে প্রথম মানুষের প্রত্যক্ষ সৃষ্টির কথা সৃস্পষ্ট হয় এটি তার অন্যতম। ডারউইনের যুগ থেকে বিজ্ঞানীগণ এ চিন্তাধারার ব্যাপারে নাসিকা কুঞ্চন করে আসছেন এবং একটি অবৈজ্ঞানিক মতবাদ গণ্য করে অত্যন্ত তাঙ্গিলাভরে একে প্রায় ঠেলে ফেলে দিয়ে থাকেন। কিন্তু মানুষের ও জীবের সমন্ত প্রজাতির না হোক অন্ততপক্ষে সর্বপ্রথম জীবন কোষের সরাসরি সৃষ্টি থেকে তো তাঁরা নিজেদের চিন্তাকে কোনক্রমেই মৃক্ত করতে পারবেন না। এ সৃষ্টিকে মেনে না নেয়া হলে এ ধরনের একদম বাজে কথা মেনে নিতে হবে যে, জীবনের সূচনা হয় নিছক একটি দুর্ঘটনাক্রমে। অথচ শুধুমাত্র এক কোষসম্পন্ন (Cell) জীবের মধ্যে জীবনের সবচেয়ে সহজ অবস্থাও এতটা জটিল ও সৃষ্ম বৈজ্ঞানিক কারুকাজে পরিপূর্ণ, যাকে একটি দুর্ঘটনার ফল গণ্য করা একেবারেই অযৌক্তিক। এটা ক্রমবিবর্তন মতবাদের প্রবক্তারা সৃষ্টি মতবাদকে যতটা অবৈজ্ঞানিক গণ্য করেন তার চেয়ে শাখো গুণ বেশী অবৈজ্ঞানিক। আর মানুষ যদি একবার একথা মেনে নেয় যে, জীবনের প্রথম কোষটি সরাসরি সৃষ্টির মাধ্যমে অস্তিত্বলাভ করেছিল, তাহলে এরপর আর একথা মেনে নিতে দোষ কি যে, জীবের প্রত্যেক প্রজাতির প্রথমজন স্রষ্টার সৃষ্টিকর্মের মাধ্যমে অক্তিত্বলাভ করে এবং তারপর তার বংশধারা প্রজনন প্রক্রিয়ার (Procreation) বিভিন্ন ধারার মাধ্যমে চলে আসছে। একথা মেনে নেবার ফলে এমন অনেক জটিল সমস্যার সমাধান হয়ে যায় ডারউইনবাদের পতাকাবাহীদের সকল বৈজ্ঞানিক কাব্য চর্চা সম্বেও তাদের ক্রমবিবর্তন মতবাদে যেগুলোর কোন সমাধান হয়নি। (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, সূরা আলে ইমরান, ৩৫; আন নিসা, ১; আল আন'আম, ৬৩; আল আ'রাফ, ১০ ও ১৪৫; আল হিজ্র, ১৭; আল হাজ্জ, ৫; এবং আল মু'মিনূন, ১২-১৩ টীকা)

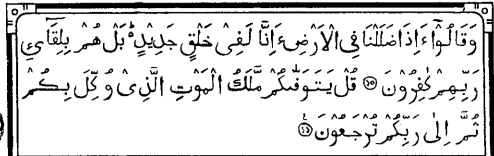
১৫. অর্থাৎ একটি সৃক্ষাতিসৃক্ষ ক্ষ্যাতিক্ষ্ম অন্তিত্ব থেকে বাড়িয়ে তাকে পূর্ণ মানবিক আকৃতিতে পৌছান এবং সমস্ত অংগ–প্রত্যংগ ও পঞ্চেন্দ্রিয় সহকারে তাকে পুরোপুরি শারীরিক আকৃতি দান করেন।

১৬. রূহ বলতে নিছক যে জীবন প্রবাহের বদৌলতে একটি জীবের দেহ যন্ত্র সচল ও সক্রিয় হয় তাকে বুঝানো হয়নি। বরং এমন বিশেষ সার সন্তা ও সার উপাদান বুঝানো হয়েছে যা চিন্তা, চেতনা, বৃদ্ধি, বিবেক, সিদ্ধান্ত গ্রহণ ও স্বাধীন ক্ষমতার অধিকারী হয় এবং যার বদৌলতে মান্য পৃথিবীর জন্য সমস্ত সৃষ্টি থেকে পৃথক একটি ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন, জহংবোধের অধিকারী এবং প্রতিনিধিত্ব ক্ষমতা সম্পন্ন সন্তায় পরিণত হয়। এ রুহকে মহান আল্লাহ নিজের রুহ্ এ অর্থে বলেছেন যে, তা তাঁরই মালিকানাধীন এবং তাঁর পবিত্র সন্তার সাথে তাকে সম্পর্কিত করণ ঠিক তেমনি ধরনের যেমন একটি জিনিস তার মালিকের সাথে সম্পুক্ত হয়ে তার জিনিস হিসেবে আখ্যায়িত হয়। অথবা এর অর্থ হচ্ছে, মানুষের মধ্যে জ্ঞান, চিন্তা, চেতনা, ইচ্ছা, সংকল, সিদ্ধান্ত, ইখতিয়ার এবং এ ধরনের আরো যেসব গুণাবলীর উদ্ভব হয়েছে এসবই মহান আল্লাহর গুণাবলীর প্রতিচ্ছায়া। বন্তুর কোন যৌগিক উপাদান এদের উৎস নয় বরং এদের উৎস হচ্ছে আল্লাহর সন্তা। আল্লাহর তত্ত্বজ্ঞান থেকে সে জ্ঞান লাভ করেছে। আল্লাহর প্রজ্ঞা থেকে সে লাভ করেছে জ্ঞানবন্তা ও বিচক্ষণতা। আল্লাহর ক্ষমতা থেকে সে লাভ করেছে স্বাধীন ক্ষমতা। এসব গুণাবলী মানুষের মধ্যে কোন অজ্ঞান, নির্বোধ ও অক্ষম উৎস থেকে আসেনি। (আরো বেশী ব্যাখ্যার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরুআন, সূরা আল হিজর, ১৭ ও ১৯ টাকা)

১৭. এটি একটি সৃহ্ম বর্ণনাভংগী। রহ সঞ্চার করার আগে মানুষের সমস্ত আলোচনা প্রথম পুরুষে করা হয় ঃ "তাকে সৃষ্টি করেছেন," "তার বংশ উৎপাদন করেছেন," "তাকে সর্বাংগ সুন্দর করেছেন", "তার মধ্যে প্রাণ সঞ্চার করেছেন" এর কারণ হচ্ছে তখন পর্যন্ত সে সম্বোধন লাভের যোগ্যতা অর্জন করেনি। তারপর প্রাণ সঞ্চার করার পর এখন তাকে বলা হচ্ছে, "তোমাকে কান দিয়েছেন", "চোখ দিয়েছেন," "হ্রদয় দিয়েছেন" কারণ প্রাণের অধিকারী হয়ে যাবার পরই সে এখন এমন যোগ্যতা অর্জন করেছে যার ফলে তাকে সম্বোধন করা যেতে পারে।

কান ও চোখ অর্থ হচ্ছে এমন সব মাধ্যম যার সাহায্যে মানুষ জ্ঞান আহরণ করে।
যদিও জ্ঞান আহরণের মাধ্যমের মধ্যে জিহ্বা, নাসিকা ও ত্বকও অন্তরভুক্ত তবুও যেহেত্
শ্রবণ ও দৃষ্টিশক্তি অন্যান্য ইন্দ্রিয়গুলার তুলনায় অনেক বেশী বড় ও বেশী গুরুত্বপূর্ণ তাই
কুরআন বিভিন্ন স্থানে এ দৃ'টিকেই আল্লাহর উল্লেখযোগ্য দান আকারে পেশ করছে। এরপর
"হৃদয়" মানে হচ্ছে এমন একটি "মন" (Mind) যা ইন্দ্রিয়ের সাহায্যে সংগৃহীত ও তথ্যাদি
বিন্যস্ত করে তা থেকে ফলাফল বের করে আনে এবং কর্মের বিভিন্ন সম্ভাব্য পথগুলোর
মধ্য থেকে কোন একটি পথ নির্বাচন করে এবং সে পথে চলার সিদ্ধান্ত নেয়।

১৮. অর্থাৎ এ মহান মর্যাদাসম্পন্ন মানবিক রূহ এত উন্নত পর্যায়ের গুণাবলী সহকারে তোমাকে তো এ জন্য দেয়া হয়নি যে, তুমি দুনিয়ায় পশুদের মতো অবস্থান করবে এবং পশুরা নিজেদের জীবনের যে চিত্র তৈরি করতে পারে তুমি তোমার জীবনের জন্য তেমনি ধরনের একটি চিত্র তৈরি করে নেবে। এ চোখ দু'টি তোমাকে দেয়া হয়েছিল অন্তরসৃষ্টি দিয়ে দেখার জন্য, অন্ধ হয়ে থাকার জন্য দেয়া হয়নি। এ কান দু'টি তোমাকে দেয়া হয়েছিল পূর্ণ মনোযোগ সহকারে শোনার জন্য, বিধর হয়ে বসে থাকার জন্য নয়। এ হৃদয় তোমাকে দেয়া হয়েছিল সত্যকে বুঝার এবং সঠিক চিন্তা ও কাজ করার জন্য। এ জন্য দেয়া হয়নি যে, তোমার সমস্ত যোগ্যতা কেবলমাত্র নিজের পাশবিক প্রবৃত্তি লালনের উপকরণ সংগ্রহে ব্যয় করবে এবং এর চাইতে যদি কিছুটা ওপরে ওঠো তাহলে নিজের শ্রষ্টার বিরুদ্ধে বিদ্রোহের দর্শন ও কর্মসূচী তৈরি করতে লেগে যাবে। আল্লাহর কাছ থেকে এ মহামূল্যবান নিয়ামত লাভ করার পর যখন তুমি নান্তিক্যবাদ বা শিরকের পথ অবলম্বন



আর<sup>১৯</sup> এরা বলে, "যখন আমরা মাটিতে মিশে একাকার হয়ে যাবো তখন কি আমাদের আবার নতুন করে সৃষ্টি করা হবে?" আসল কথা হচ্ছে, এরা নিজেদের রবের সাথে সাক্ষাৎকার অস্বীকার করে।<sup>২০</sup> এদেরকে বলে দাও, "মৃত্যুর যে ফেরেশ্তাকে তোমাদের ওপর নিযুক্ত করা হয়েছে সে তোমাদেরকে পুরোপুরি তার কর্জায় নিয়ে নেবে এবং তারপর তোমাদেরকে তোমাদের রবের কাছে ফিরিয়ে আনা হবে।<sup>২১</sup>

করো, যখন তুমি নিজেই খোদা বা জন্য খোদাদের বান্দা হয়ে বসো, যখন তুমি প্রবৃত্তির দাস হয়ে দেহ ও কামনার ভোগ-লালসায় ভূবে যেতে থাকো তখন যেন নিজের খোদাকে একথা বলো যে, আমি এসব নিয়ামতের যোগ্য ছিলাম না, আমাকে মানুষ হিসেবে সৃষ্টি না করে একটি বানর, নেকড়ে, কুমীর বা কাক হিসেবে সৃষ্টি করা উচিত ছিল।

১৯. রিসালাত ও তাওহীদ সম্পর্কে কাফেরদের আপন্তির জবাব দেবার পর এবার ইসলামের তৃতীয় মৌলিক আকীদা অর্পাৎ আখেরাত সম্পর্কে তাদের আপন্তি উল্লেখ করে তার জবাব দেয়া হচ্ছে। আয়াতে ত্রীনি শদের প্রথমে যে "ওয়াও" হরফটি বসানো হয়েছে সেটি আসলে পূর্ববর্তী বিষয়বস্ত্র সাথে এ প্যারাগ্রাফটির সম্পর্ক জুড়ে দিয়েছে। অর্থাৎ শব্দ বিন্যাস যেন এভাবে করা হয়েছে ঃ "তারা বলে মুহাম্মাদ আল্লাহর রস্ল নয়", "তারা বলে আল্লাহ একক উপাস্য নয়" এবং "তারা বলে আমরা মারা যাবার পর আবার আমাদের উথান হবে না।"

২০. ওপরের বাক্য এবং এ বাক্যের মধ্যে পুরোপুরি একটি কাহিনী অব্যক্ত রয়ে গেছে। শ্রোতার চিন্তার ওপর এটা ছেড়ে দেয়া হয়েছে। প্রথম বাক্যে কাফেরদের যে আপন্তির কথা বলা হয়েছে তা এতই বাজে ও উদ্ভূট যে, তার প্রতিবাদ করার প্রয়োজন অনুভব করা হয়নি। শুধুমাত্র তার উল্লেখ করাই তার উল্লেট হওয়ার বিষয়টি প্রকাশ করার জন্য যথেষ্ট মনে করা হয়েছে। কারণ তাদের আপত্তি যে দু'টি অংশ নিয়ে সে দু'টিই আদতে অযৌক্তিক। তাদের একথা বলা, "আমরা মাটিতে মিশে যাবো" এর কি অর্থ হতে পারে? "আমরা" যে জিনিসটির নাম সেটি আবার কবে মাটিতে মিশে যায়? মাটিতে তো কেবল সেই দেহ মিশে যায় যার ভেতর থেকে "আমরা" বের হয়ে গেছে। দেহের নাম "আমরা" নয়। জীবন্ত অবস্থায় যখন সেই দেহের অংশগুলো কেটে ফেলা হয় তখন অংগের পর অংগ কেটে ফেলা হয় কিন্তু "আমরা" পুরোপুরি নিজের জায়গায় থেকে যায়। তার কোন একটি অংশণ্ড কর্তিত কোন অংগের সাথে চলে যায় না। আর যখন "আমরা" দেহ থেকে বের

হয়ে যায় তথন সম্পূর্ণ দেহটি বর্তমান থাকলেও তার ওপর এই "আমরা" এর কোন সামান্যতম অংশও প্রয়োজ্য হয় না। তাইতো একজন প্রাণ উৎসর্গকারী প্রেমিক নিজের প্রেমাম্পদের মৃতদেহটি নিয়ে কবরস্থ করে। কারণ প্রেমাম্পদ সে দেহ থেকে বের হয়ে গেছে। এখন আর সে প্রেমাম্পদ নয়। বরং যে দেহের মধ্যে এক সময় প্রেমাম্পদ থাকতো সেই শূন্য দেহ পিজুরটিকে সে দাফন করে। কাজেই আপুত্তি উথাপনকারীদের স্থাপত্তির প্রথম কথাই ভিত্তিহীন। এখন থাকে এর দিতীয় জংশ। জর্থাৎ "আমাদের কি আবার নতুন করে সৃষ্টি করা হবে?" এ ধরনের অশ্বীকার ও বিষয়সূচক প্রশ্ন আদতে সৃষ্টিই হতো না যদি আপত্তিকারীরা কথা বলার আগে এই "আমরা" এবং এ প্রশ্নের উদ্ভব ঘটার তাৎপর্য নিয়ে একটু খানি চিন্তা-ভাবনা করতো। এই "আমরা" এর বর্তমান জন্মের উৎস এ ছাড়া আর কি যে, কোথাও থেকে কয়লা, কোথাও থেকে লোহা, কোথাও থেকে চুন এবং এ ধরনের অন্যান্য উপকরণ একত্র হয়ে গেছে আর এরপর তাদের মৃত্তিকার দেহ পিঞ্জরে এ "আমরা" বিরাজিত হয়েছে। তারপর তাদের মৃত্যুর পর কি ঘটে? তাদের মৃত্তিকার দেহণিজর থেকে যখন "আমরা" বের হয়ে যায় তখন তাদের আবাস নির্মাণ করার জন্য মাটির বিভিন্ন অংশ থেকে তাদের শরীরের যেসব অংশ সঞ্চাহ করা হয়েছিল তা সবই সেই মাটিতে ফিরে যায়। প্রশ্ন হচ্ছে, প্রথমে যে এই "আমরা"কে এ আবাস তৈরি করে দিয়েছিলেন, তিনি কি পুনরবার সেই একই উপকরণের সাহায্যে সেই একই আবাস তৈরি করে নতুন করে তাদেরকে তার মধ্যে রাখতে পারেন না? এ জিনিস যখন প্রথমে সম্ভব ছিল এবং ঘটনার আকারে সংঘটিত হয়েও গেছে তখন দ্বিতীয়বার এর সম্ভব হবার এবং ঘটনার রূপ পরিগ্রহ করার পথে বাধা কোথায়ঃ সামান্য বৃদ্ধি ব্যবহার করলে মানুষ নিজেই এগুলো বৃঝতে পারে। কিন্তু এ ব্যাপারে সে নিজের বৃদ্ধি প্রয়োগ করে না কেন? কি কারণে সে জেনে বুঝে মৃত্যু পরের জীবন ও পরকাল সম্পর্কে এ ধরনের অযথা আপস্তি তুলছেন? মাঝখানের সমস্ত আলোচনা বাদ দিয়ে মহান আল্লাহ দিতীয় বাক্যে এ প্রয়েরই জবাব দিচ্ছেন এভাবে ঃ "আসলে এরা এদের রবের সাথে সাক্ষাতকার অশ্বীকার করে।" অর্থাৎ আসল কথা এ নয় যে, পুনরবার সৃষ্টি কোন অভিন্ন ও অসম্ভব কথা, ফলে একথা তারা বৃঝতে পারছে না। বরং তাদের একথা বৃঝার পথে যে জিনিসটি বাধা দিচ্ছে তা হচ্ছে তাদের এ ইচ্ছা যে, তারা পৃথিবীতে স্বাধীনভাবে ঘুরে বেড়াবে, ইচ্ছা মতো পাপকাজ করবে এবং তারপর কোন প্রকার দণ্ড লাভ না করেই(Sci-Free) এখান থেকে বের হয়ে যাবে, তারপর তাদেরকে কোন জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে না এবং নিজেদের কৃতকর্মের জন্য কোন জবাবদিহি তাদের করতে হবে না।

২১. অর্থাৎ তোমাদের সেই "আমরা" মাটিতে মিশে একাকার হয়ে যাবে না বরং ভার কর্মসময় শেষ হতেই আল্লাহর মউতের ফেরেশৃতা আসবে এবং তাকে দেহ খেকে বের করে পুরোপুরি নিজের কব্জায় নিয়ে নেবে। তার কোন সামান্যতম অংশও দেহের সাথে থেকে গিয়ে মাটিতে মিশে যাবে না। তাকে সম্পূর্ণত এবং একেবারে অবিকৃত ও অট্ট অবস্থায় তত্ত্বাবধানে (Custody) নিয়ে নেয়া হবে এবং তার রবের সামনে পেশ করা হবে।

এ সংক্ষিপ্ত আয়াতে অনেকগুলো সত্যের ওপর আলোকপাত করা হয়েছে। এগুলোকে হালকা দৃষ্টিতে দেখে সামনের দিকে এগিয়ে যাওয়া ঠিক নয়। وَكُوْتُرَى اِذِ الْهُجُرِمُونَ نَاكِسُوارَءُوسِهِمْ عِنْكَرَبِهِمْ وَبَنَا اَبْصَرْنَا وَسَوْعَنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ۞ وَلَوْشِئْنَا كَاتَيْنَا كُلَّ فَيْنَا كُلَّ مَنَا وَلَكُمْ مَنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا فَالْمَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِيْ كُلْمُلَئَنَّ جَمَنَّمْ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ الْجَمَعِيْنَ ۞ فَلُ وْقُوابِمَا نَسِيْتُمْ لِقَاءَيَوْمِكُمْ هَٰنَ الْجَنَّةِ وَالْبِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَدُوقُوا عَنَا اللَّهُ اللَّهِ الْمَاتُونَ ﴾ وَنْ وَتُوابِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَنُوقَوْا عَنَا اللَّهُ ال

## ২ রুকু'

राय, २२ यिन जूमि प्रभएज मिया यथन व जमतावीता माथा निष्टू करत जापनत तरवत मामत्म पौज़िरा थाकरव। (जथन जाता वनर्ण थाकरव) "रह जामाप्तत त्रव। जामता जानाजारवर पाय निरामि छ छत्निह, वथन जामाप्तत रक्तरज भागिरा माउ, जामता मश्कां करत्या, ववात जामाप्तत विभाम ररा शिहा।" (ज्ववात वना रव) "यिन जामि ठारेजाम जार्रन भूवीरकरें श्राल्य वाक्तिरक जात हिमायां पिरामें पिरामें पिरामें कि कि जामात स्म कथा भूव ररा शिहा, या जामि वर्षाहिनाम र्य, जामि जारामा जिन छ मानूय पिराम ज्वत प्रप्ति। २८ कार्किर जाज्वरक्त पिरामत व माक्षाज्वरात कथा जून शिराम रामां रामां विभाव विभाव विभाव रामां रामां रामां विभाव विभाव रामां रा

এক ঃ এখানে দ্বর্থহীনভাবে বলে দেয়া হয়েছে যে, মৃত্যু এমনভাবে আসে না যেমন নাকি একটি ঘড়ি চলতে চলতে হঠাৎ দম শেষ হয়ে যাবার কারণে বন্ধ হয়ে যায়। বরং এ কাজের জন্য আসলে আল্লাহ একজন বিশিষ্ট ফেরেশ্তা নিযুক্ত করে রেখেছেন। তিনি এসে যথারীতি রূহকে ঠিক তেমনিভাবে গ্রহণ করেন যেমন একজন সরকারী আমীন (Official Receiver) কোন জিনিস নিজের কব্জায় নিয়ে নেয়। ক্রআনের অন্যান্য স্থানে এর আরো যে বিস্তারিত বিবরণ দেয়া হয়েছে তা থেকে জানা যায়, মৃত্যু বিভাগীয় এ অফিসারের অধীনে প্রোপুরি একটি আমলা বাহিনী রয়েছে। তারা মৃত্যু দান করা, রূহকে দেহ থেকে বের করে আনা এবং তাকে নিজেদের নিয়ন্ত্রণে নেবার বহুতর দায়িত্ব পালন করেন। তাছাড়া এ আমলারা অপরাধী রূহ ও সৎ মৃ'মিন রূহদের সাথে ভিন্ন ভিন্ন ব্যবহার করেন। এসব বিষয়ে বিস্তারিত জানার জন্য স্রা নিসা, ৯৭; আন'আম, ৯৩; আন নাহ্ল, ২৮; এবং ওয়াকি'আহ ৮৩ ও ৯৪ আয়াত দেখন)

দৃই ঃ এ থেকে একথাও জানা যায় যে, মৃত্যুর ফলে মানুষের অন্তিত্ব বিশৃপ্ত হয়ে যায় না। বরং তার রূহ দেহ থেকে বের হয়ে সঞ্জীবিত থাকে। ক্রআনের "মৃত্যুর ফেরেশ্তা তোমাদেরকে প্রোপুরি তার কব্জায় নিয়ে নেবে" শব্দগুলা এ সত্যটির প্রকাশ করে। কারণ কোন বিশৃপ্ত জিনিসকে কব্জায় নেয়া বা নিয়ন্ত্রণাধীন করা হয় না। কব্জায় বা অধিকারে নিয়ে নেবার অর্থই হচ্ছে অধিকৃত জিনিস অধিকারকারীর কাছে রয়েছে।

তিন ঃ এ থেকে এও জানা যায় যে, মৃত্যুকালে যে জিনিসটি অধিকারে নিয়ে নেয়া হয় তা মানুষের জৈবিক জীবন (Biological life) নয় বরং তার সেই অহম (Ego) যাকে "আমরা" ও "তুমি" "তোমরা" শব্দাবলীর সাহায়ে। চিত্রিত করা হয়। এ অহম দুনিয়ার কাজ করে যে ধরনের ব্যক্তিত্বের অধিকারী হয় তার সবট্কুই পুরোপুরি (Intact) বের করে নেয়া হয়। এমনভাবে বের করে নেয়া হয় যার ফলে তার গুণাবলীতে কোনপ্রকার কমবেশী দেখা দেয় না। মৃত্যুর পরে এ জিনিসই তার রবের কাছে ফিরিয়ে দেয়া হয়। একেই পরকালে নবজনা ও নতুন দেহ দান করা হবে। এরি বিরুদ্ধে 'মোকদ্দমা' চালানো হবে। এর কাছ থেকেই হিসেব নেয়া হবে এবং একেই পুরস্কার ও শান্তি দেয়া হবে।

২২. এবার মানুষের এ "অহম" যখন তার রবের কাছে ফিরে গিয়ে নিজের হিসেব দেবার জন্য তাঁর সামনে দাঁড়াবে তখনকার অবস্থার চিত্র অংকন করা হচ্ছে।

২৩. অর্থাৎ এভাবে সত্যের সাথে সাক্ষাত ও বাস্তব অভিজ্ঞতার মাধ্যমে যদি লোকদেরকে পথ দেখানো আমার লক্ষ হতো তাহলে দুনিয়ার জীবনে এত বড় পরীক্ষার মধ্য দিয়ে তোমাদের এখানে জানার কি দরকার ছিল ় এ ধরনের পথের দিশা তো জামি তোমাদেরকে আগেও দিতে পারতাম। কিন্তু শুরু থেকেই তো তোমাদের হৃদ্য আমার এ পরিকল্পনা ছিল না। আমি তো প্রকৃত সত্যকে দৃষ্টির অন্তরালে এবং ইন্দ্রিয়ের স্পর্শ ও অনুভবের বাইরে রেখে তোমাদের পরীক্ষা নিতে চাচ্ছিলাম। আমি দেখতে চাচ্ছিলাম, তোমরা সরাসরি তাকে আবরণমুক্ত দেখার পরিবর্তে বিশ্ব–জাহানে এবং স্বয়ং তোমাদের নিচ্ছেদের মধ্যে তার আলামতগুলো দেখে নিজের বৃদ্ধির সাহায্যে তাকে চিনতে পারো কিনা, আমি নিজের নবীদের ও কিতাবসমূহের সাহায্যে এ সত্যকে চিনে নেবার ব্যাপারে তোমাদের যে সাহায্য করতে চাচ্ছি তা থেকে তোমরা ফায়দা হাসিল করছো কি না এবং সত্যকে জেনে নেবার পর নিজের প্রবৃত্তিকে এতটা নিয়ন্ত্রিত করতে পারো কিনা যার ফলে কামনা ও বাসনার দাসত্ব মুক্ত হয়ে তোমরা এ সত্যকে মেনে নেবে এবং এ অনুযায়ী নিজ্বের জীবন ধারার সংস্থার সাধন করবে। এ পরীক্ষায় তোমরা ব্যর্থ প্রমাণিত হয়েছো। এখন পুনর্বার এ পরীক্ষার সিলসিলা শুরু করায় লাভ কি? দ্বিতীয় পরীক্ষাটি যদি এমনভাবে নেয়া হয় যে, তোমরা এখানে যা কিছু ওনেছো ও দেখেছো তা যদি সব মনেই থেকে যায়, তাহলে আদতে সেটা কোন পরীক্ষাই হবে না। আর যদি আগের মতো সকল চিন্তা–ভাবনা মুক্ত করে এবং সত্যকে দৃষ্টির অগোচরে রেখে তোমাদের আবার দুনিয়ায় সৃষ্টি করা যায় এবং প্রথম বারে যেমন নেয়া হয়েছিল ঠিক তেমনিভাবে একেবারে নতুন করে তোমাদের পরীকা নেয়া হয়, তাহলে বিগত পরীক্ষার তুলনায় ফলাফল কিছুই ভিন্নতর হবে না। (আরো বেশী ব্যাখার জন্য দেখুন, তাফহীমূল কুরআন, আল বাকারাহ, ২২৮; আল আন'আম, ৬ ও ১৪১; ইউনুস, ২৬ এবং আল মু'মিনূন, ৯১ টিকা)

إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِأَيْتِنَا الَّنِيْنَ إِذَاذُكِّرُوا بِهَا خُرُّوا سُجَّلًا وَّسَتَّحُوا بِحَمْنِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ اللَّ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَنْ عُوْنَ رَبَّهُمْ خُوْفًا وَطَهَا لَوَ مِثَّارَ زَثْنَهُمْ يُنْفِقُونَ ۞

षामात षाग्नात्वत প্রতি তো তারাই ঈমান षात्न यात्मत्रत्क এ षाग्नाठ छनित्य यथन উপদেশ দেয়া হয় তখন তারা সিজ্ঞদায় পূটিয়ে পড়ে এবং নিজেদের রবের প্রশংসা সহকারে তার মহিমা ঘোষণা করে এবং অহংকার করে না।<sup>২৬</sup> তাদের পিঠ থাকে বিছানা থেকে আলাদা, নিজেদের রবকে ডাকে আশংকা ও আকাংখা সহকারে<sup>২৭</sup> এবং যা কিছু রিথিক আমি তাদেরকে দিয়েছি তা থেকে বায় করে।<sup>২৮</sup>

২৪. মহান আল্লাহ আদম সৃষ্টির সময় ইবলিসকে সম্বোধন করে যে উক্তি করেছিলেন সেদিকে ইংগিত করা হয়েছে। সূরা সাদের শেষ রুকৃ'তে সে সময়ের পুরো ঘটনা বর্ণনা করা হয়েছে। ইবলিস আদমকে সিজদাহ করতে অশ্বীকার করে এবং আদমের বংশধরদেরকে পথত্রট করার জন্য কিয়ামত পর্যন্ত সময়ের অবকাশ চায়। জবাবে আল্লাহ বলেন,

فَالْحَقَّ وَالْحَقَّ اَقُولُ لَامْلَتَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنَ تَبِعَكَ مِنْهُمُ اَجْمَعِيْنَ "कांख्डे এ হচ্ছে সত্য এবং আমি সত্যই বলি যে, আমি জাহান্নাম ভরে দেবো তোমার এবং মানুষদের মধ্য থেকে যারা তোমার অনুসরণ করবে তাদের দারা।"

न्ति এখানে এ অর্থে ব্যবহার করা হয়নি যে, সকল জিন ও সমস্ত মানুষর্কে জাহারামে নিক্ষেপ করা হবে। বরং এর অর্থ হচ্ছে, শয়তানরা এবং শয়তানদের অনুসারী মানুষরা সবাই এক সাথে জাহারামে প্রবেশ করবে।

- ২৫. অর্থাৎ একদিন যে নিজের রবের সামনে যেতে হবে একথা দুনিয়ায় আয়েশ–আরামে মন্ত হয়ে একদম ভুলে গেছো।
- ২৬. অন্য কথায় তারা নিজেদের বিভান্ত চিন্তা পরিহার করে আল্লাহর কথা মেনে নেয়া এবং আল্লাহর বন্দেগী অবশহন করে তাঁর ইবাদাত করাকে নিজেদের জন্য সম্মানহানিকর মনে করে না। আত্মন্তরিতা তাদেরকে সত্যগ্রহণ ও রবের আনুগত্য করার পথে প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টি করে না।
- ২৭. অর্থাৎ আয়েশ–আরাম করে রাত কাটাবার পরিবর্তে তারা নিজেদের রবের ইবাদাত করে। তাদের অবস্থা এমনসব দুনিয়াপূজারীদের মতো নয় যাদের দিনের পরিশ্রমের কষ্ট দূর করার জন্য রাতে নাচ–গান, শরাব পান ও খেলা তামাশার মতো আমোদ প্রমোদের প্রয়োজন হয়। এর পরিবর্তে তাদের অবস্থা হচ্ছে এই যে, সারা দিন নিজেদের

فَلَا تَعْلَمُ نَفْشَ شَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرِّةِ أَعْيُ فِي جَزَاءً بِمَاكَانُوا فَلَا تَعْلَمُ وَنَ ﴿ اَعْلَمُ الْحَالَوَ الْعَلَمُ وَمَنْ الْمَاوْنَ ﴿ الْمَالُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْحُلْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

তারপর কেউ জানে না তাদের কাজের পুরস্কার হিসেবে তাদের চোখের শীতলতার কি সরঞ্জাম লুকিয়ে রাখা হয়েছে। २৯ এটা কি কখনো হতে পারে, যে ব্যক্তি মৃ'মিন সে ফাসেকের মতো হয়ে যাবে? ৩০ এ দৃ'পক্ষ সমান হতে পারে না। ৩১ যারা ঈমান এনেছে এবং যারা সৎকাজ করেছে তাদের জন্য তো রয়েছে জানাতের বাসস্থান ৩২ আপ্যায়নের জন্য তাদের কাজের প্রতিদানস্বরূপ।

দায়িত্ব পালন করে কান্ধ শেষে এসে দাঁড়ায় তারা নিজেদের রবের সামনে। তাঁকে শ্বরণ করে রাত কাটিয়ে দেয়। তাঁর ভয়ে কাঁপতে থাকে এবং তাঁর কাছেই নিজেদের সমস্ত আশা–আকাংখা সমর্পণ করে।

বিছানা থেকে পিঠ আলাদা রাখার মানে এ নয় যে, তারা রাতে শয়ন করে না। বরং এর অর্থ হচ্ছে, তারা রাতের একটি অংশ কাটায় আল্লাহর ইবাদাতের মধ্য দিয়ে।

২৮. রিথিক বলতে ব্ঝায় হালাল রিথিক। হারাম ধন-সম্পদকে আল্লাহ তাঁর প্রদন্ত সম্পদ হিসেবে বর্ণনা করেন না। কাজেই এ আয়াতের অর্থ হচ্ছে, যা সামান্য কিছু পবিত্র রিথিক আমি দিয়েছি তা থেকেই খরচ করে। তার সীমা অতিক্রম করে নিজের খরচপাতি পুরা করার জন্য হারাম সম্পদে হাত দেয় না।

২৯. বুখারী, মুসলিম, তিরমিয়ী ও মুসনাদে আহমাদে বিভিন্ন সূত্রে হযরত আবু হুরাইরা (রা) বর্ণিত এই হাদীসে কুদসীটি উদ্ধৃত হয়েছে যে, নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লাম বলেছেন ঃ

قال الله تعالى اعددت لعبادى الصالحين مالا عين رآت ولا أذن سمعت ولاخطر على قلب بشر

"আল্লাহ বলেন, আমার সংকর্মশীল বান্দাদের জন্য আমি এমনসব জিনিস সংগ্রহ করে রেখেছি যা কখনো কোন চোখ দেখেনি, কোন কান শোনেনি এবং কোন মানুষ কোনদিন তা কল্পনাও করতে পারে না।"

এ বিষয়বস্তুটিই সামান্য শাদিক হেরফের করে হযরত আবু সাঈদ খুদরী (রা), হযরত মুগীরাহ ইবনে শু'বা (রা) এবং হযরত সাহ্ল ইবনে সা'আদ সায়েদী নবী করীম (সা) وَامَّا الَّذِيْنَ فَسَقُوا فَمَا وَسُمُ النَّارُ وَكَلَّا النَّارِ الْوَالَا يَخْرُجُوا مِنْ مَّا النَّارِ الْأَذِنَى دُونَ الْعَنَ ابِ الْأَذِنَى دُونَ الْعَنَ ابِ الْأَذِنَى دُونَ الْعَنَ ابِ الْأَذِنَى دُونَ الْعَنَ ابِ الْأَذِنِي مُنْ الْعَنَ الْعَنَ الْعَنَ الْعَنَ الْمَارِ وَمَنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَنَ الْعَنَ الْمَارِ وَمَنْ الْعَلَمُ مِنْ الْعَنَ الْمَارِ وَمِنْ الْعَلَمُ مِنْ الْمُجْرِمِيْنَ مُنْتَقِمُونَ فَى الْمُجْرِمِيْنَ مُنْتَقِمُونَ فَي الْمُنْ الْمُجْرِمِيْنَ مُنْتَقِمُونَ فَي الْمُنْ الْتَعْمُ وَلَا الْمُنْ ال

আর যারা ফাসেকীর পথ অবলম্বন করেছে তাদের আবাস হচ্ছে জাহানাম। যখনই তারা তা থেকে বের হতে চাইবে তার মধ্যেই ঠেলে দেয়া হবে এবং তাদেরকে বলা হবে, আস্বাদন করো এখন সেই আগুনের শান্তির স্বাদ যাকে তোমরা মিথ্যা বলতে।

সেই বড় শান্তির পূর্বে আমি এ দুনিয়াতেই (কোন না কোন) ছোট শান্তির স্বাদ তাদেরকে আস্বাদন করাতে থাকবো, হয়তো তারা (নিব্দেদের বিদ্রোহাত্মক নীতি থেকে) বিরত হবে। ৩৩ আর তার চেয়ে বড় জালেম কে হবে যাকে তার রবের আয়াতের সাহায্যে উপদেশ দেয়া হয় এবং সে তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়? ৩৪ এ ধরনের অপরাধীদের থেকে তো আমি প্রতিশোধ নেবোই।

থেকে রেওয়ায়াত করেছেন এবং মুসলিম, আহমাদ, ইবনে দ্বারীর ও তিরমিয়ী সহীহ সনদ সহকারে তা উদ্ধৃত করেছেন।

- ৩০. এখানে মু'মিন ও ফাসেকের দু'টি বিপরীতমুখী পরিভাষা ব্যবহার করা হয়েছে। মু'মিন বলতে এমন লোক বুঝানো হয়েছে, যে আল্লাহকে নিজের রব ও একমাত্র উপাস্য মেনে নিয়ে আল্লাহ তাঁর পয়গম্বরদের মাধ্যমে যে আইন–কানুন পাঠিয়েছেন তার আনুগত্য করে। পক্ষান্তরে ফাসেক হচ্ছে এমন এক ব্যক্তি যে ফাসেকী আনুগত্য থেকে বের হয়ে আসা বা অন্যকথায় বিদ্রোহ, বল্লাহীন স্বেচ্ছাচারী মনোবৃত্তি ও আল্লাহ ছাড়া অন্য সন্তার আনুগত্যের নীতি অবলম্বন করে।
- ৩১. অর্থাৎ দূনিয়ায় তাদের চিন্তাধারা ও জীবন যাপন পদ্ধতি এক হতে পারে না এবং আখেরাতেও তাদের সাথে আল্লাহর আচরণ এক হওয়া সম্ভব নয়।
- ৩২. অর্থাৎ সেই জানাতগুলো নিছক তাদের প্রমোদ উদ্যান হবে না বরং সেখানেই হবে তাদের আবাস। চিরকাল তারা সেখানে বসবাস করবে।
- ৩৩. "বড়<sup>ঁ</sup>শান্তি" বলতে আখেরাতের শান্তিকে বুঝানো হয়েছে। কুফরী ও ফাসেকীর অপরাধে এ শান্তি দেয়া হবে। এর মোকাবিলায় "ছোঁট শান্তি" শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে।

এর অর্থ হচ্ছে এ দুনিয়ায় মানুষ যেসব কষ্ট পায় সেগুলো। যেমন ব্যক্তিগত জীবনে কঠিন রোগ, নিজের প্রিয়তম লোকদের মৃত্যু, ভয়াবহ দুর্ঘটনা, মারাত্মক ক্ষতি, ব্যর্থতা ইত্যাদি। সামাজিক জীবনে ঝড়-ত্ফান, ভ্মিকম্প, বন্যা, মহামারী, দুর্ভিক্ষ, দাংগা, যুদ্ধ এবং আরো বহু আপদ-বিপদ, যা লাখো লাখো কোটি কোটি মানুষকে প্রভাবিত করে। এসব বিপদ অবতীর্ণ হওয়ার প্রয়োজন ও কল্যাণকর দিক বর্ণনা করে বলা হয়েছে, এর ফলে বড় শান্তি ভোগ করার আগেই যেন মানুষ সচেতন হয়ে যায় এবং এমন চিন্তা ও কর্মপদ্ধতি ত্যাগ করে যার পরিণামে তাদৈরকে এ বড় শাস্তি ভোগ করতে হবে। অন্যকথায় এর অর্থ হবে, দ্নিয়ায় আল্লাহ মানুষকে একেবারেই পরমানন্দে রাখেননি। নিচিন্তে ও আরামে জীবনের গাড়ি চলতে থাকলে মানুষ এ ভূল ধারণায় লিও হয়ে পড়বে যে, তার চেয়ে বড় আর কোন শক্তি নেই যে, তার কোন ক্ষতি করতে পারে। বরং আল্লাহ এমন ব্যবস্থা করে রেখেছেন যার ফলে মাঝে মধ্যে বিভিন্ন ব্যক্তি, জাতি ও দেশের ওপর এমন সব বিপদ–আপদ পাঠাতে থাকেন, যা তাদেরকে একদিকে নিজেদের অসহায়তা এবং অন্যদিকে নিজেদের চেয়ে বড় ও উর্বে একটি মহাপরাক্রমশালী সর্বব্যাপী শাসন ব্যবস্থার অনুভূতি দান করে। এ বিপদ প্রত্যেকটি ব্যক্তি, দল ও জাতিকে একথা মরণ করিয়ে দেয় যে, তোমাদের ভাগ্য ওপরে অন্য একজন নিয়ন্ত্রণ করছেন। সবকিছু তোমাদের হাতে দিয়ে দেয়া হয়নি। আসল ক্ষমতা রয়েছে তাঁর হাতে যিনি কর্তৃত্ব সহকারে এসব কিছু করে চলছেন। তাঁর পক্ষ থেকে যখনই কোন বিপদ তোমাদের ওপর আসে, তার বিরুদ্ধে কোন প্রতিরোধ ডোমরা গড়ে তুলতে পারো না এবং কোন জিন, রুহ, দেব-দেবী, নবী বা অলীর কাছে সাহায্য প্রার্থনা করেও তার পথ রোধ করতে সক্ষম হও ना।

এদিক দিয়ে বিচার করলে এ বিপদ নিছক বিপদ নয় বরং আল্লাহর সতর্ক সংকেত। মানুষকে সত্য জানাবার এবং তার বিদ্রান্তি দূর করার জন্য একে পাঠানো হয়। এর থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে যদি মানুষ দুনিয়াতেই নিজের বিশাস ও কর্ম শুধরে নেয় তাহলে আথেরাতে আল্লাহর বড় শান্তির মুখোমুখি হবার তার কোন প্রয়োজনই দেখা দেবে না।

৩৪. "রবের আয়াত" অর্থাৎ তার নিদর্শনাবলী, এ শব্দগুলো বড়ই ব্যাপক অর্থবোধক। সব ধরনের নিদর্শন এর জন্তরভুক্ত হয়ে যায়। কুরজান মজীদের সমস্ত বর্ণনা দৃষ্টি সমক্ষে রাখলে জানা যায়, এ নিদর্শনাবলী নিমোক্ত ছয় প্রকারের ঃ

এক : যে নিদর্শনাবলী পৃথিবী থেকে নিয়ে জাকাশ পর্যস্ত প্রত্যেকটি জিনিসের এবং বিশ্ব–জাহানের সামগ্রিক ব্যবস্থার মধ্যে পাওয়া যায়।

দুই ঃ যে নিদর্শনগুলো মানুষের নিজের জন্ম এবং তার গঠনাকৃতি ও অস্তিত্বের মধ্যে পাওয়া যায়।

জিন ঃ যে নিদর্শনাবলী মানুষের স্বতফ্র্ড জনুভূতিতে, তার অচেতন ও অবচেতন মনে এবং তার নৈতিক চিন্তাধারায় পাওয়া যায়।

চার : যে নিদর্শনাবলী পাওয়া যায় মানুষের ইতিহাসের ধারাবাহিক অভিজ্ঞতায়।

পাঁচ ঃ যে নিদর্শনাবলী মানুষের প্রতি অবতীর্ণ পার্থিব আপদ-বিপদ ও আসমানী বালা-মুসিবতের মধ্যে পাওয়া যায়। وَلَقَنْ الْمَيْنَامُوْسَى الْكِتْبَ فَلَا تَكُنْ فِي مِرْيَةٍ مِّنْ لِقَائِدُوجَعَلْنَدُ الْمُكَنَّ الْمَيْنَ الْمُونَا الْمِنْ الْمَيْنَ الْمُرْدَ الْمِنْ الْمُكُنْ الْمُكَنَّ الْمُكُنْ الْمُكَنْ الْمُكَنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكَنْ الْمُكُنْ الْمُكَنْ الْمُكُنْ الْمُلْمُلُولُ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُنْ الْمُكُلِكُ الْمُكْلِكُ الْمُكْلِكُ الْمُكُلِكُ الْمُكُلِكُ الْمُلْمُ الْمُكُلِكُ الْمُكْلِكُ الْمُكْلِكُ الْمُكْلِكُ الْمُلْكُلُكُلُولُ الْمُكْلِكُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُكْلِكُ الْمُلْكُلُكُ الْمُلْكُلُكُ الْمُلْكُلُكُ الْمُلْكُلُكُ الْمُلْكُلُكُ الْمُلْكُلِكُ الْمُلْكُلِكُ الْمُلْكُلُكُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلِكُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلِكُ الْمُلْكُلِكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ اللْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُلُكُمُ الْمُلْكُمُ الْم

৩ রুকু'

वत जारा जामि मृनार्क किंठाव निरमिष्ट, काष्ट्राह्य सिनिमहें भाउमात वाभारत राभारत रकान भरमह थाका उठिए नम्न। <sup>एउ</sup> व किंठावरक जामि वनी हेमताम्रलत क्रना भर्यनिर्द्धाम कर्ति होता प्राप्त क्रमा भर्यनिर्द्धाम विश्व क्रमा अपनिर्द्धाम कर्ति व्यव्यक्त क्रमा भर्यन कर्ति व्यव्यक्त क्रमात क्रमा

ছয় ঃ আর এসবের পরে আল্লাহ তাঁর নবীগণের মাধ্যমে যেসব আয়াড় পাঠান ওপরে বর্ণিত নিদর্শনগুলো যেসব সত্যের প্রতি ইংগিত করেছে এ আয়াতগুলোর সাহায্যে যুক্তি— সংগত পদ্ধতিতে মানুষকে সেসব সত্যের জ্ঞান দান করাই কাম্য।

এ সমস্ত নিদর্শন পূর্ণ একাত্মতা সহকারে সোচার কঠে মানুষকে একথা বলে যাচ্ছে যে, তুমি আল্লাহ নও এবং বহু সংখ্যক আল্লাহর বালা নও বরং তোমার আল্লাহ মাত্র একজন। তার ইবাদাত ও আনুগত্য ছাড়া তোমার দ্বিতীয় কোন পথ নেই। তোমাকে এ জগতে স্বাধীন, স্বেচ্ছাচারী ও দায়িত্বহীন করে পাঠানো হয়নি। বরং নিজের জীবনের সমস্ত কাজ শেষ করার পর তোমাকে তোমার আল্লাহর সামনে হাজির হয়ে জবাবদিহি করতে এবং নিজের কাজের প্রেক্ষিতে পুরস্কার ও শান্তি পেতে হবে। কাজেই তোমার আল্লাহ তোমাকে সঠিক পথ দেখাবার জন্য নিজের নবী ও কিতাবসমূহের মাধ্যমে যে পথ—নির্দেশনা পাঠিয়েছেন তা মেনে চলো এবং স্বেচ্ছাচারী নীতি অবলয়ন করা থেকে বিরত থাকো। এখন একথা সুস্পষ্ট, যে মানুষকে এত বিভিন্নভাবে বুঝানো হয়েছে, যাকে উপদেশ দেবার ও পরিচালনা করার জন্য এমন অগণিত নিদর্শনাবলীর সমাবেশ ঘটানো হয়েছে এবং যাকে দেখার জন্য চোখ, শোনার জন্য কান এবং চিন্তা করার জন্য অন্তরের নিয়ামত দান করা হয়েছে, সে যদি সমস্ত নিদর্শনাবলীর দিক থেকে চোখ বন্ধ করে নেয়, যারা বুঝাছে তাদের কথা ও উপদেশের জন্যও নিজের কানের ছিন্ত বন্ধ করে নেয় এবং নিজের মন–মন্তিক্ব দিয়েও উল্টা দর্শনই তৈরী করার কাজে আত্মনিয়োগ করে, তাহলে তার চেয়ে বড় জালেম আর কেউ হতে পারে না। এরপর সে দুনিয়ায় নিজের পরীক্ষার

মেয়াদ খতম করার পর যখন তার জাল্লাহর সামনে গিয়ে দাঁড়াবে তথন বিদ্রোহের পূর্ণ শাস্তি<sup>,</sup> লাভ করার যোগ্যই হবে।

৩৫. আপাতত দৃষ্টিতে নবী সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামকে সম্বোধন করা হয়েছে। কিন্তু আসলে বক্তব্যের লক্ষ হচ্ছে ভারা, যারা নবী সাল্লাল্লাহু আলাইহি ওয়া সাল্লামের রিসালাত এবং তাঁর প্রতি আল্লাহর কিতাব নাযিল হবার ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করছিল। সুরার শুরুতে (২ ও ৩ আয়াতে) যে বিষয়বস্তু উপস্থাপন করা হয়েছে এখান থেকে সেদিকেই বক্তব্যের মোড় ফিরে থাছে। মন্ধার কাফেররা বলছিল, মুহামাদ সাল্লাল্লাহ আলাইহি ওয়া সাল্লামের কাছে আল্লাহর পক্ষ থেকে কোন কিতাব আসেনি, তিনি নিজেই সেটি রচনা করেছেন এবং এখন দাবী করছেন এটি আল্লাহ নাযিল করেছেন। এর একটি জবাব প্রথম দিকের আয়াতে দেয়া হয়েছিল, এখন দিতীয় জবাব দেয়া হচ্ছে। এ প্রসংগে যে প্রথম কথা বলা হয়েছে তা হচ্ছে এই যে, হে নবী। এই মূর্খ লোকেরা তোমার প্রতি **पाল্লাহর কিতাব নাযিশ হওয়া অসম্ভব মনে করছে এবং তারা চাচ্ছে প্রতি দৃ'জনে** একজন এটি অবীকার না করশেও অন্তত যেন এ ব্যাপারে সন্দেহেই লিপ্ত হয়ে যায়। কিন্ত এক বান্দার প্রতি আল্লাহর পক্ষ থেকে কিতাব নাযিল হওয়াতো মানুষের ইতিহাসে কোন নতুন ঘটনা নয়। এর আগে বহু নবীর প্রতি কিডাব নাযিল হয়েছিল, এগুলোর মধ্যে মুসা (আলাইহিস সালাম)-কে প্রদন্ত কিতাবটি ছিল সবচেয়ে খ্যাতিমান। কাজেই একই ধরনের আর একটি জিনিস আজ তোমাদের দেয়া হয়েছে। তাহলে অযথা এর মধ্যে সন্দেহ করার মতো এমন নতুন কি তোমরা দেখলে?

৩৬. অর্থাৎ সে কিতাবটিকে বনী ইসরাঈলের জন্য পর্থনির্দেশ লাভের মাধ্যমে পরিণত করা হয়েছিল এবং এ কিতাবটিকে ঠিক তেমনি তোমাদের পর্থনির্দেশ লাভের জন্য পাঠানো হয়েছে। আগেই তিন আয়াতে একথা বর্ণনা করা হয়েছে। এ উক্তির পূর্ণ তাৎপর্য এর ঐতিহাসিক পটভূমি দৃষ্টিসমক্ষে রাখার পরই অনুধাবন করা যেতে পারে। একথা ইতিহাস থেকে প্রমাণিত এবং মকার কাফেরদের কাছেও একথা অজানা ছিল না যে, বনী ইসরাঈল কয়েকশো বছর থেকে মিসরে চরম লাঙ্ক্ষ্তি ও ঘৃণিত জীবন যাপন করে আসছিল। এ অবস্থায় আল্লাহ তাদের মধ্যে মুসার (আলাইহিস সালাম) জন্ম দেন। তার মাধ্যমে এ জাতিকে দাসত্বমুক্ত করেন। তারপর তাদের প্রতি কিতাব নাযিল করেন এবং তার বদৌলতে সেই অনুরত ও নিম্পোধিত জাতি পথের দিশা লাভ করে দুনিয়ার বুকে একটি খ্যাতিমান জাতিতে পরিণত হয়। এ ইতিহাসের দিকে ইর্থগিত করে আরববাসীদেরকে বলা হচ্ছে যেভাবে বনী ইসরাঈলকে পথের দিশা দান করার জন্য সেই কিতাব পাঠানো হয়েছিল ঠিক তোমাদেরকে পথের দিশা দান করার জন্য এ কিতাব পাঠানো হয়েছে।

৩৭. অর্থাৎ এ কিতাব বনী ইসরাঈলকে যে শ্রেষ্ঠ জাতিসম্ভায় পরিণত করে এবং তাদেরকে উন্নতির যে উচ্চ শিখরে পৌছিয়ে দেয় তা নিছক তাদের মধ্যে কিতাব এসে যাওয়ার ফল ছিল না। এ কিতাব কোন তাবীজ্ব বা মাদুলী ধরনের কিছু ছিল না যে, এ জাতির গলায় খুলিয়ে দেবার সাথে সাথেই তারা উন্নতির উচ্চ শিখরে আরোহণ করতে থাকে। বরং আল্লাহর আয়াতের প্রতি তারা যে দৃঢ় প্রত্যয় স্থাপন করে এবং আল্লাহর বিধান

اُولَمْ يَهْلِ لَهُمْ كُمْ اَهْلَكُنَا مِنْ تَبْلِهِمْ مِنَ الْتُرُونِ يَهْشُونَ فِي اَوْلَمْ يَرُواانَّا مَسَّخِنِهِمْ وَالَّهُ الْاَيْسَعُونَ ﴿ اَفَلاَ يَسْعُونَ ﴿ اَفَلاَ يَسْعُونَ ﴿ اَوْلَا يَسْعُونَ ﴿ اَلَّا يَسْعُونَ ﴾ اَفَلاَ يَسْعُونَ ﴿ اَلَّا يَسْعُونَ ﴾ اَفَلاَ يَسْعُونَ ﴿ اَلَّا يَسْعُمُ وَالْمَا الْفَارُ وَلَا الْفَارُ وَلَا الْفَارُ وَلَا هُمْ وَالْعَرْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَالْمَا وَلَا عَنْ وَلَا الْفَارُ وَلَا هُمُ وَالْمَا الْفَارُ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا هُمُ وَلَا الْفَارُ وَلَا هُمُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْفَارُ وَلَا هُمْ وَلَا هُمْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

মেনে চলার ব্যাপারে যে সবর ও অবিচল নিষ্ঠা প্রদর্শন করে, এ সমস্ত অলৌকিকতা ছিল তারই ফল। স্বয়ং বনী ইসরাঈল জাতির মধ্যে তারাই নেতৃত্ব লাভ করে যারা তাদের মধ্যে আল্লাহর কিতাবের প্রতি প্রকৃত বিশ্বস্ত ছিল এবং যারা বৈষয়িক স্বার্থোদ্ধার ও স্বাদ আবাদনে সীমা ছাড়িয়ে যেত না। সত্যপ্রিয়তার খাতিরে তারা যখন দৃঢ়ভাবে প্রত্যেকটি বিপদের মোকাবিলা করে, প্রত্যেকটি ক্ষতি ও কষ্ট বরদাশ্ত করে এবং নিজেদের প্রবৃত্তির কামনা থেকে নিয়ে বহিরাগত দীনের শক্রদের পর্যন্ত প্রত্যেকের বিরুদ্ধে চূড়ান্ত সংগ্রামে লিপ্ত হয় তখনই তারা দ্নিয়ায় নেতৃত্বের আসনে বসে। এর উদ্দেশ্য হচ্ছে আরবের কাফেরদেরকে এ মর্মে সতর্ক করা যে, আল্লাহর কিতাবের অবতরণ যেমন বনী ইসরাসলের ভাগ্যের ফায়সালা করেছিল তেমনিভাবে এ কিতাবের অবতরণও আজ তোমাদের ভাগ্যের ফায়সালা করে দেবে। এখন তারাই নেতৃত্বের আসন অলংকৃত করবে

যারা একে মেনে নিয়ে ধৈর্য ও অবিচলতার সাথে সত্যের অনুসরণ করে চলবে। যারা এর থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে তাদের ভাগ্যবিপর্যয় দেখা দিয়েছে।

৩৮. এখানে ইথগিত করা হয়েছে বনী ইসরাঈলের সর্বব্যাপী কোন্দল ও দলাদলির প্রতি। এসব কোন্দলে তারা লিপ্ত হয়েছিল ঈমান ও প্রত্যয়ের সম্পদ থেকে বঞ্চিত হবার, নিজেদের সত্যপন্থী নেতাদের আনুগত্য পরিত্যাগ করার ও বৈষয়িক স্বার্থপূজারী হয়ে যাবার পর। এ অবস্থার একটি ফল তো সুস্পষ্ট। বনী ইসরাঈল কোন্ ধরনের লাস্ক্ষনা ও অবমাননার শিকার হয়েছিল, তা সারা দুনিয়া দেখছে। দিতীয় ফলটি এখন দুনিয়াবাসীরা জানে না এবং তা কিয়ামতের দিন প্রকাশিত হবে।

- ৩৯. যে জাতির মধ্যেই নবী এসেছে তার ভাগ্যের ফায়সালা সেই নবীর ব্যাপারে সে যে নীতি ও দৃষ্টিভংগী অবলম্বন করেছে তার ভিত্তিতেই হয়ে গেছে। রস্লকে প্রত্যাখ্যান করার পর আর কোন জাতি ধ্বংসের হাত থেকে বাঁচতে পারেনি। তাদের মধ্য থেকে যারা ঈমান এনেছে একমাত্র তারাই টিকে গেছে। প্রত্যাখ্যান কারীরা দৃষ্টান্তমূলক শাস্তি লাভ করে চিরকালের জন্য শিক্ষণীয় বস্তুতে পরিণত হয়ে গেছে। ইতিহাসের এ ধারাবাহিক অভিজ্ঞতা থেকে তারা কি কোন শিক্ষা লাভ করেনি?
- 80. পূর্বাপর আলোচনা সামনে রাখলে পরিষ্কার অনুভূত হয়, এখানে মৃত্যুপরের জীবনের স্বপক্ষে যুক্তি প্রদর্শন করার জন্য এ প্রসংগ উত্থাপন করা হয়নি যেমন ক্রআনে বিভিন্ন জায়গায় সাধারণভাবে করা হয়েছে বরং এ প্রসংগে অন্য একটি উদ্দেশ্যে একথা বলা হয়েছে। আসলে এর মধ্যে একটি সৃষ্ম ইর্থগিত রয়েছে এ বিষয়ের প্রতি যে, একটি অনুর্বর পতিত জমি দেখে যেমন কেউ ধারণা করতে পারে না যে, এটিও কোনদিন সব্জ-শ্যামল ক্ষেতে পরিণত হবে। কিন্তু আল্লাহর পাঠানো এক পশলা বৃষ্টিধারাই এর কায়া পান্টে দেয়। ঠিক তেমনি ইসলামের দাওয়াতও তোমাদের চোখে বর্তমানে একটি অচল জিনিস বলে প্রতিভাত হচ্ছে কিন্তু আল্লাহর কুদরাতের একটি ঝলকানি তাকে এমন উন্নতি ও অগ্রগতি দান করবে যে, তোমরা বিষয়ে হতবাক হয়ে যাবে।
- ৪১. অর্থাৎ তোমরা যে বলছো, শেষ পর্যন্ত আল্লাহর সাহায্য এসে যাবে এবং আমাদেরকে যারা মিথাক বলছে তাদের ওপর আল্লাহর গয়ব পড়বে, এ সময়টা কখন আসবে? কবে আমাদের ও তোমাদের ফায়সালা হয়ে যাবে?
- ৪২. অর্থাৎ এটা এমন কি জিনিস যে জন্য তোমরা অস্থির হয়ে পড়েছো? আল্লাহর আযাব একবার এসে গেলে তখন তো আর তোমরা সংযত হবার সুযোগ পাবে না। আযাব আসার আগে তোমরা যে অবকাশটা পাচ্ছো এটাকে দুর্গভ সুযোগ মনে করো। আযাবকে সরাসরি সামনে দেখার পর ঈমান আনলে কোন লাভ হবে না।

www.banglabookpdf.blogspot.com